
  

 

4i51https://doi.org/10.32792/utq/jedh/v   

  ) أنموذجاً الغناءلفظ ( المغايرة اللفظية بين النص القرآني والنص الروائي دراسة دلالية
  

  نور حسين عزيز 
  noor.h.ezeaz@utq.edu.iq, كلية التربية –جامعة ذي قار 

  
  أ. د. يعقوب يوسف الياسري

  .utq.edu.iqyosif.alyassridr.yaqoob@, كلية التربية للعلوم الإنسانية –جامعة ذي قار 

  
 

  الملخص 

 هѧѧو: اللغѧѧة فѧѧي الغنѧѧاء، الغنѧѧاء عѧѧن الѧѧدلالي تمايزهѧѧا أو تقاربهѧѧا مѧѧدى وتحليѧѧل المغѧѧايرة للفѧѧظ الغنѧѧاء الألفاظ دراسة إلى البحث هذا يهدف
بأنه يحمѧѧل دلالѧѧة الغنѧѧاء ومѧѧن ناحيѧѧة العلاقѧѧة  لقمان سورة في" الحديث لهو" فسر التفسير، كتب وفي. بالنغم وترجيعه الصوت تطريب

بينهما وجدنا أن العلاقة بين اللفظين هي علاقة دلالية مفهوميѧѧة  إذ يشѧѧمل اللهѧѧو الغنѧѧاء وغيѧѧره فѧѧاللهو اسѧѧتخُدم مѧѧن قبѧѧل العلمѧѧاء لكѧѧل مѧѧا 
عن طريق الجد والحق ، والغناء عندهم كѧѧان مѧѧن ابѧѧرز مصѧѧاديق اللهѧѧو إذ العلاقѧѧة بينهمѧѧا دلاليѧѧة ، لѧѧذلك كثيѧѧرا مѧѧا يسُلي النفس ويبعدها 

كذلك لفѧѧظ ( اللغѧѧو) فسѧѧُر .ارتبط اللفظان ببعضهما واستخدم اللهو بمعنى الغناء مجازا ، فلا يوجد تطابق بينهما لا لغويا ولا اصطلاحيا
منѧѧه ويشѧѧمل السѧѧب ، والكѧѧذب  ةبه و لا فائѧѧد دنجد مغايرة بينهما حيث أن  اللغو يشمل  الكلام الذي لا يعت بأنه يحمل دلالة الغناء إلا اننا

منѧѧه . وعلاقتهمѧѧا علاقѧѧة مغѧѧايرة فѧѧي المѧѧادة والدلالѧѧة .  ة،والنميمة والكلام الفاحش ..وكل ذلك يدخل تحت مفهوم اللغو لأنه كلام لا فائѧѧد
لغناء والغناء بدوره يدخل ضمن الكلام الباطل وغير المفيد والكلام غير المفيѧѧد  مѧѧن انѧѧواع اللغѧѧو إلا أن بعض السلف قد فسروا اللغو با

  .لان اللغو اوسع دلالة من الغناء ، وهذا يدلنا على أن كل غناء لغو ، لكن ليس كل لغو هو غناء

  

  اللغو –السمود  - الزور –اللهو  –المغايرة اللفظية الكلمات المفتاحية : 

  

  



  

 

4i51https://doi.org/10.32792/utq/jedh/v   

Verbal contrast between the Qur'anic text and the narrative text: A 
semantic study The word "singing" as a model 

 

Noor Hussein Aziz 
University of Dhi Qar - College of Education, noor.h.ezeaz@utq.edu.iq 

 
Prof. Dr. Yaqoub Yousef Al-Yasiri 

University of Dhi Qar - College of Education for Humanities, dr.yaqoob.yosif.alyassri@utq.edu.iq 

 

                                                                                                                        bstractA  
This research aims to study words that are different from the word "singing" and analyze their 
similarity or semantic difference from singing. Singing, in language, is the enchantment of the voice 
and its reverberation with melody. In the books of interpretation, the word "laughter" in the hadith 
in Surat Luqman was interpreted as carrying the connotation of singing. In terms of the relationship 
between them, we found that the relationship between the two words is a semantic-conceptual 
relationship, as "laughter" includes singing and other things. Scholars used "laughter" for 
everything that entertains the soul and distances it from the path of seriousness and truth. Singing, 
for them, was one of the most prominent examples of "laughter." The relationship between them is 
semantic, so the two words are often linked, and "laughter" is used metaphorically to mean singing. 
There is no correspondence between them, neither linguistically nor technically. Likewise, the word 
"idle talk" was interpreted as carrying the connotation of singing, but we find a difference between 
them, as "idle talk" includes speech that is not considered and is of no benefit, and includes cursing, 
wring, gossip, and obscene speech All of this falls under the concept of idle talk because it is 
useless talk. Their relationship is different in substance and meaning. However, some of the 
predecessors interpreted idle talk as singing, and singing in turn falls under false and useless talk, 
and useless talk is a type of idle talk. This tells us that all singing is idle talk, but not all idle talk is 
singing because idle talk has a broader meaning than singing. 

  

    

Keywords: Verbal difference - amusement - falsehood - happiness - idle talk  
  

  

  



  

367 
 

  المقدمة
 إلا الكѧѧريم، قѧѧرآنال فѧѧي صѧѧريحًا" الغنѧѧاء" لفѧѧظ يرد ولم الإسلامي، الفكر في طرحت التي الخلافية القضايا من الغناء يُعد

  ".السمود اللهو، الزور، اللغو،: "مثل ومعنى دلالة منه قوربت القرآنية الألفاظ بعض أن

 المفѧѧردات وثѧѧراء بيѧѧرالتع دقѧѧة فيѧѧه تتجلѧѧى حيѧѧث والبيѧѧاني، اللغѧѧوي الإعجѧѧاز قمة يمثل وألفاظه، ومعانيه لغته في الكريم، القرآن فإن
 لتѧѧيا الظѧѧاهرة وهѧѧي ،"الدلاليѧѧة المغايرة"بѧѧـ والقرآنيѧѧة اللغويѧѧة الدراسѧѧات فѧѧي يعُرف ما الإعجاز هذا مظاهر ومن. الدلالات وتمايز
 وسѧѧياقاً خصوصѧѧية هѧѧامن لكѧѧل أن إلا الأولѧѧى، الوهلѧѧة مѧѧن مترادفѧѧة أو متقاربѧѧة تبѧѧدو قѧѧد ألفѧѧاظ بѧѧين الدقيقѧѧة المعѧѧاني فѧѧي التبѧѧاين تعنѧѧي

  .غيرها عن يميزها ومعنى

 بصѧѧيغته يѧѧرد لѧѧم أنѧѧه مѧѧن الѧѧرغم علѧѧى الغنѧѧاء، لفѧѧظ بѧѧين الدلاليѧѧة المغѧѧايرة دراسѧѧة فѧѧي البحѧѧث هѧѧذا أهميѧѧة تѧѧأتي المنطلѧѧق، هѧѧذا ومѧѧن
ة الدلاليѧѧ ظѧѧلالال بعѧѧض فѧѧي معѧѧه تشѧѧترك أو ذاتѧѧه المعنى فلك في تدور التي الألفاظ من مجموعة وبين الكريم، القرآن في الصريحة

 اللهѧѧو بѧѧين تنѧѧوعت معѧѧاني حاملѧѧة الكѧѧريم، القѧѧرآن مѧѧن متعѧѧددة مواضѧѧع فѧѧي الألفѧѧاظ هѧѧذه وردت وقѧѧد. الزور اللغو، السمود اللهو: مثل
  .بينها الدقيقة الفروق في والتدقيق البحث أمام الباب يفتح مما والكذب، والغناء، الفارغ والكلام الباطل،

 علѧѧى يشѧѧتمل امѧѧ أو بالغنѧѧاء ،"السمود"و" الحديث لهو" سيما ولا الألفاظ، هذه بعض تفسير على والسلف المفسرين بعض درج لقد
 وهѧѧذا. اطѧѧلالب فѧѧي الوقѧѧوع أو الحѧѧق عѧѧن الانصѧѧراف مѧѧن متعѧѧددة أشѧѧكالاً  لتشѧѧمل دلالاتهѧѧا فѧѧي آخѧѧرون توسѧѧع بينمѧѧا الغنѧѧاء، معѧѧاني
 فѧѧي المقصѧѧود تميѧѧزال وتظهѧѧر وآخѧѧر، لفѧѧظ بѧѧين تفصѧѧل التѧѧي الدقيقѧѧة المغѧѧايرة في التأمل إلى يدعو الألفاظ هذه بين الظاهري التداخل
  .القرآني التعبير

 فيهѧѧا، ردتو التѧѧي السѧѧياقات مستعرضѧѧًا الألفѧѧاظ، هѧѧذه مѧѧن لكѧѧل الѧѧدلالي البعѧѧد والتحليѧѧل بالدراسѧѧة  البحѧѧث هѧѧذا ويتنѧѧاول
 إبѧѧراز إلѧѧى يسѧѧعى كمѧѧا ،  اللغويѧѧة الناحيѧѧة مѧѧن بينهѧѧا والاخѧѧتلاف الاتفѧѧاق أوجѧѧه علѧѧى الوقوف ثم والمفسرين، اللغة علماء وتفسيرات

 عنѧѧه يغنѧѧي لا خاصѧѧا إيحѧѧاء يحمѧѧل منهѧѧا لفѧѧظ كѧѧل متعѧѧددة، بأسѧѧاليب الحѧѧق عѧѧن والانشغال اللهو مفاهيم عن الكريم القرآن عبر كيف
  .غيره

 المناسѧѧب فѧѧظالل اختيѧѧار فѧѧي القѧѧرآن إعجѧѧاز علѧѧى الوقѧѧوف بѧѧل الكلمѧѧات، بين التفريق مجرد ليست البحث هذا من الغاية إن
 .الوضѧѧوحو البيѧѧان درجѧѧات بѧѧأعلى الإلهيѧѧة الرسѧѧالة إيصѧѧال ويضѧѧمن المتلقѧѧي، علѧѧى المقصѧѧود التѧѧأثير يحقѧѧق بمѧѧا المناسѧѧب للسѧѧياق
 مѧѧدى تظُهѧѧر ة،معمقѧѧ ودلاليѧѧة لفظيѧѧة دراسѧѧة خѧѧلال مѧѧن الكѧѧريم، القѧѧرآن للغѧѧة وأعمѧѧق أدق لفهѧѧم محاولѧѧة يمثѧѧل البحث هذا فإن وبهذا،
 فѧѧي سѧѧواء بينهѧѧا، الفروقبѧѧ وعѧѧي دون تسѧѧُتعمل ما كثيرًا والتي باطنها، في والمتباينة ظاهرها، في المتقاربة الألفاظ هذه بين التمايز
  .المعاصر الدعوي الخطاب في أو التفسير

  

   



  

368 
 

  الغناء :

((التطريѧѧب والتѧѧرنم  لغويا :  لغناء بوزن (فِعال) بكسر الفاء ، وقد شكلت هذه اللفظة اصطلاحا حديثيا وفقهيا ويقصد بها
  . )665/  2، صفحة ١٩٧٢(مؤلفين،  ))بالكلام الموزون وغيره ويكون مصحوبا بالموسيقى وغير مصحوب

وهѧѧو عنѧѧد الفقهѧѧاء: بكسѧѧر الغѧѧين، مѧѧن غنѧѧى، وهѧѧو تطريѧѧب الصѧѧوت بكلمѧѧات موزونѧѧة  ترديѧѧد الصѧѧوت بالشѧѧعر ونحѧѧوه    
  . )335م، صفحة ١٩٨٨- ١٤٠٨(قلعجي و قنيبي،  بالألحان، أما التغني فهو الترنم

الترجيѧѧع المطѧѧرب، أو مѧѧا يسѧѧمى بѧѧالعرف غنѧѧاء وإن لѧѧم يطѧѧرب سѧѧواء الصوت المشѧѧتمل علѧѧى (( بأنه  ه الطريحي ويعُرف
  . )1339/  2، صفحة ١٤١٦(الطريحي،  كان في شعر أو قرآن أو غيرهما ))

إنّ هذه اللفظة لѧѧم تѧѧرد بهѧѧذه الصѧѧيغة فѧѧي القѧѧرآن الكѧѧريم وإنمѧѧا وردت مѧѧادة (غ ن ا) باشѧѧتقاقات متعѧѧددة فقѧѧد وردت بصѧѧيغ 
ات ، الصѧѧفح١٣٦٤(عبѧѧد البѧѧاقي،  اخѧѧرى منهѧѧا : (تغѧѧَنَ ، يغنѧѧوا  ، أغنѧѧى ، أغنѧѧاهم ، أغنѧѧت ، يغѧѧُنِ ، يغُنيѧѧا ، اسѧѧتغنى ، مُغنѧѧون  ...)

505 -506(.   

قѧѧѧا لѧѧѧم تحمѧѧѧل معنѧѧѧى الصѧѧѧوت المشѧѧѧتمل علѧѧѧى الترجيѧѧѧع وفالѧѧѧواردة فѧѧѧي الاسѧѧѧتعمال  القرآنѧѧѧي  وكѧѧѧل دلالات هѧѧѧذه الصѧѧѧيغ 
 ارسفѧѧر اليѧѧه ابѧѧن للاصطلاح الروائي ، بل الظاهر  أن كل هذه الصيغ القرآنية  تجمعها دلالة لغوية واحدة وهو الأصѧѧل الѧѧذي اشѧѧا

.  

لُ الْغِنѧѧَى النُّونُ وَالْحَرْفُ الْمُعْتلَُّ أصَْلاَنِ صَحِيحَانِ، أحѧѧََدهُُمَا يѧѧَدلُُّ عَلѧѧَى الْكِفَايѧѧَةِ، وَالآْخѧѧَرُ صѧѧَوْتٌ. فѧѧَالأْوََّ حيث قال : الْغيَْنُ وَ    
يغُْنѧѧِي فѧѧُلاَنٌ غَنѧѧَاءَ فѧѧُلاَنٍ، أيَْ لاَ يَكْفѧѧِي كِفاَيَتѧѧَهُ. وَغَنѧѧِيَ فيِ الْمَالِ. يُقَالُ: غَنيَِ يَغْنىَ غِنىً. وَالْغَناَءُ بفَِتحِْ الْغَيْنِ مَعَ الْمَدِّ: الْكِفَايѧѧَةُ. يُقѧѧَالُ: لاَ 

ѧѧوَابِ. وَالأْغُْنِيѧѧَةُ: اللѧѧَّوْنُ مѧѧِنَ عَنْ كَذاَ فهَُوَ غَانٍ. وَغَنيَِ الْقوَْمُ فِي داَرِهِمْ: أقََامُوا، كَأنََّهُمُ اسْتغَْنُوا بهѧѧَِا.. وَالأْصѧѧَْلُ الآْخѧѧَرُ: ا لْغِنѧѧَاءُ مѧѧِنَ الصَّ
  .)398- 397/  4، الصفحات ١٩٧٩- ١٣٩٩(الرازي،  الْغِناَءِ 

 مѧѧن اسѧѧم: والغنُْيѧѧةُ . غِنѧѧى أصѧѧاب: الرجѧѧل واسѧѧتغنى. المѧѧال فѧѧي مقصѧѧور، الغِنѧѧَى،امѧѧا الخليѧѧل فقѧѧد قѧѧال فѧѧي هѧѧذه المѧѧادة  : 
  .  )450/  4(الفراهيدي، صفحة  والكفاية الاستغناء: والغَناءُ . وغِناءً  أغُنيةّ يغُنَِيّ وغنىّ. الصّوت في ممدود، والغِناء، الاستغناء،

هѧѧذا الأصѧѧل اللغѧѧوي علѧѧى مѧѧوارد اسѧѧتعمال القѧѧرآن لهѧѧذه المѧѧادة ، إذ قѧѧال : الغِنѧѧَى يقѧѧال علѧѧى  الاصѧѧفهاني وطبѧѧق الراغѧѧب
َ لهѧѧَُوَ الْغنѧѧَِيُّ الْحَمِيѧѧدُ ) ، الثѧѧاني َّဃ َِّه:( إنѧѧي قولѧѧذكور فѧѧو المѧѧالى، وهѧѧتع Ϳ ك إلاѧѧيس ذلѧѧات، ولѧѧدم الحاجѧѧدها: عѧѧروب: أحѧѧة ضѧѧّقل :

كَ عائِلاً فَأغَْنى )، والثالث: كثرة القنياّت بحسب ضروب النѧѧاس كقولѧѧه: (وَمѧѧَنْ كѧѧانَ غَنيѧѧِ̒ا الحاجات، وهو المشار إليه بقوله: (وَوَجَدَ 
يَحْسѧѧَبهُُمُ الْجاهѧѧِلُ أغَْنِيѧѧاءَ مѧѧِنَ التَّعَفѧѧُّفِ)  أي: لهѧѧم غنѧѧى الѧѧنفّس، ويحسѧѧبهم (فَلْيسѧѧَْتعَْفِفْ )  ،( الѧѧَّذِينَ يَسѧѧْتأَذِْنوُنكََ وَهѧѧُمْ أغَْنِيѧѧاءُ ) وقولѧѧه: 

وتغََانيѧѧَْتُ، قѧѧال  هل أن لهم القنياّت لما يرون فيهم من التعّفѧѧّف والتلّطѧѧّف، يقѧѧال: غَنيѧѧَْتُ بكѧѧذا غِنْياَنѧѧاً وغِنѧѧَاءً، واسѧѧْتغَْنيَْتُ وتغَنََّيѧѧْتُ،الجا
ُ غَنيٌِّ حَمِيدٌ). ويقال: أغَْنَانِي كذا، وأغْنىَ عنه كذا: إذا كفاه. قѧѧال ت َّဃَو ُ َّဃ َيَ تعالى: (وَاسْتغَْنىѧѧِنْ تغُْنѧѧَل) ( ُهѧѧُهُ مالѧѧْى عَنѧѧا أغَْنѧѧم) :الىѧѧع

ِ شَيْئاً ) ،وغَنىَ في مكان كذا: إذا طال مقامه فيه مستغنيا به عن غيره بغنѧѧى َّဃ َوْا عَنْهُمْ أمَْوالهُُمْ وَلا أوَْلادهُُمْ مِنѧѧَمْ يغَْنѧѧَأنَْ لѧѧَال:( كѧѧق ،
  .)516- 615، الصفحات ١٤١٢صفهاني، (الراغب الأ فِيهَا )

والواضѧѧح مѧѧن كѧѧلام الراغѧѧب الأصѧѧفهاني أنّ كѧѧل هѧѧذه المѧѧوارد القرآنيѧѧة لѧѧم تشѧѧتمل علѧѧى دلالѧѧة الصѧѧوت المشѧѧتمل علѧѧى 
التطريѧѧѧب ، وعليѧѧѧه فمѧѧѧن الممكѧѧѧن والمحتمѧѧѧل أن لا يوجѧѧѧد علاقѧѧѧة بѧѧѧين ( الغنѧѧѧاء) بدلالتѧѧѧه الاصѧѧѧطلاحية وبѧѧѧين الجѧѧѧذر اللغѧѧѧوي لهѧѧѧذا 

ولعل هذا السبب هو الذي دفع احد اللغويين المعاصرين للقول الصوت والتغنѧѧي مѧѧأخوذ مѧѧن اللغѧѧة العبريѧѧة مѧѧن مѧѧادة  ( الاصطلاح 
  . )335/  7(مصطفوي، صفحة  عِناه)

 المѧѧرأة، علѧѧى الغانيѧѧة يطلѧѧق:  القيѧѧد هѧѧذا وبلحѧѧاظالاحتيѧѧاج  عѧѧدم: المѧѧادة فѧѧي الواحѧѧد صѧѧللأا وعنѧѧد حسѧѧن مصѧѧطفوي أن
 علѧѧى المغنѧѧى يطلѧѧق ابهѧѧا. وهكѧѧذ والتعلѧѧق بѧѧالازدواج بالطبيعѧѧة إليهѧѧا تحتѧѧاج مѧѧا وجميѧѧع االرجѧѧل معيشѧѧته وكفايѧѧة بѧѧذاتها، لاسѧѧتغنائها

  . )334/  7(مصطفوي، صفحة  وفقره الإنسان حاجة يستر المكان لأن:  المكان

احتمال وجود تناسب بين المفهومين ((فإن الاستغناء يوجب التظاهر والطغيان والتجاوز عن الحѧѧد، ومنѧѧه رفѧѧع وإن كان 
   . )335/  7(مصطفوي، صفحة  الصوت))



  

369 
 

و يكѧѧون هѧѧذا اوعندئذ يبقى الاحتمѧѧال مفتوحѧѧا فѧѧي اسѧѧتعمال الѧѧنص الروائѧѧي للفѧѧظ (الغنѧѧاء) بدلالتѧѧه الاصѧѧطلاحية الشѧѧرعية 
ة ة ليسѧѧت عربيѧѧالنص استعمل الغناء وفقا للأصل اللغوي الثاني الذي ذكره ابن فارس (الصوت) أو إن الكلمة  بحسѧѧب هѧѧذه الصѧѧيغ

  كما ذكر حسن مصطفوي .

ѧѧي عبѧѧن  أبѧѧد ورد عѧѧال فقѧѧق ( لامѧѧه السѧѧعلي ) زرع )) :((د اللهѧѧاء الѧѧت المѧѧا ينبѧѧاق كمѧѧت النفѧѧاء ينبѧѧو والغنѧѧتماع اللهѧѧاس 
ѧѧوت حَسѧѧَنِ  لنبѧѧي أذن مѧѧا لشѧѧيء الله أذن مѧѧا((، وفѧѧي روايѧѧة عѧѧن النبѧѧي  محمѧѧد ( ص) أنѧѧه قѧѧال :  )316/  7(العѧѧاملي، صѧѧفحة   الصَّ

. ربمѧѧا يكѧѧون المقصѧѧود بѧѧالأول الغنѧѧاء بدلالتѧѧه  )598/  2م، صѧѧفحة ٢٠٠٩- ١٤٣٠(السجسѧѧتاني،  )) بѧѧه يجَْهѧѧَرُ  -  بѧѧالقرآنِ  يَتغَنѧѧَى
 اسѧѧتمع مѧѧا:  والمѧѧرادالاصطلاحية ، اما المقصود بالقول الثاني هو ( الصѧѧوت ) .وتفسѧѧير هѧѧذا الحѧѧديث جѧѧاء فѧѧي المجѧѧازات النبويѧѧة 

 ومستفسѧѧح حزنѧѧه، مسѧѧتروح الغنѧѧاء غيѧѧره يجعѧѧل كمѧѧا ، وشѧѧغله ، وديدنه دأبه فيجعله ، القرآن تلاوة يداوم لنبي كاستماعه لشيء الله
  .  )220، صفحة ١٤٢٢(الرضي،  الحقيقة على به غناء هناك أن ليس ، قلبه

  

  اللهو: 

إذ لѧѧم يѧѧرد  )ي(الغناء) بدلالة الصوت بحسب مѧѧوارد اسѧѧتعمال صѧѧيغ المѧѧادة اللغويѧѧة ( غ ن النص القرآني فلم يستعمل إن 
ѧѧريحا فѧѧا صѧѧاء لفظѧѧا يالغنѧѧى الغنѧѧة  الѧѧة  او دلاليѧѧارات لغويѧѧمن اشѧѧا تتضѧѧى أنهѧѧات علѧѧض الآيѧѧت بعѧѧن فُهمѧѧرآن  لكѧѧدنا ء   فالقѧѧن إوج

ا يتمثѧѧل والتطريѧѧب ، وبنѧѧوا علѧѧى ذلѧѧك حكمѧѧا شѧѧرعي الصѧѧوت المفسرين وجدوا في الفѧѧاظ اخѧѧرى ومѧѧن جѧѧذور لغويѧѧة مختلفѧѧة ، دلالѧѧة
  دلالة الغناء .و ( السمود ) و( اللغو) بمعرفة (الغناء) فقد وجدوا في لفظتي (اللهو ) ، و ( الزور ) 

ِ سѧѧَبِيلِ يضѧѧُِلَّ عѧѧَن لۡحѧѧَدِيثِ لِ إذ ذكر المفسرون أن (لهو الحديث ) فѧѧي قولѧѧه تعѧѧالى :   (( وَمѧѧِنَ ٱلنѧѧَّاسِ مѧѧَن يَشѧѧۡترَِي لهѧѧَۡوَ ٱ  َّ๡ٱ 
هِينٞ  ٓئِكَ لهَُمۡ عَذاَبٞ مُّ   . يدل على الغناء ] ، 6[ لقمان : ))  بِغَيۡرِ عِلۡمٖ وَيَتَّخِذهََا هُزُوًاۚ أوُْلَٰ

فقѧѧد ذكѧѧر ابѧѧن كثيѧѧر أن الآيѧѧة ((عطفѧѧت بѧѧذكر حѧѧال الأشѧѧقياء الѧѧذين أعرضѧѧوا عѧѧن الانتفѧѧاع بسѧѧماع كѧѧلام الله وأقبلѧѧوا علѧѧى 
مسѧѧتندا الѧѧى قѧѧول ابѧѧن  ٢. )295/  6م، صѧѧفحة ١٩٩٨- ١٤١٩(ابѧѧن كثيѧѧر ،  بالألحѧѧان وآلات الطѧѧرب))اسѧѧتماع المزاميѧѧر والغنѧѧاء 

  . )295/  6 م، صفحة١٩٩٨- ١٤١٩(ابن كثير ،   مسعود الذي فسر (لهو الحديث) في الآية بالغناء قال : هو والله الغناء

 عѧѧن الله نهѧѧى ممѧѧا الله، سѧѧبيل عѧѧن مُلْهيѧѧًا الحѧѧديثِ  من كان ما كلَّ  به أن يعني : ل القو من الصواباما الطبري قال فيه أن 
 والغنѧѧاء خصوصѧѧه، علѧѧى يѧѧدلُّ  مѧѧا يѧѧأتي حتѧѧى عمومѧѧه، علѧѧى فѧѧذلك ، يخصѧѧص ولѧѧم  عѧѧَمَّ  ذكѧѧرُه تعѧѧالى الله لأن رسѧѧولهُ؛ أو اسѧѧتماعه
  . )748، صفحة ١٤١٢(الراغب الأصفهاني،  ذلك من والشركُ 

وهنا علينا أن نجد وجه العلاقة بين ( اللهو ) و (الغناء) أهي علاقة لغوية ام علاقة مفهوميѧѧة فمѧѧن حيѧѧث اللغѧѧة (اللهѧѧو) (( 
   . )748، صفحة ١٤١٢(الراغب الأصفهاني،  مايشغل الانسان عما يعنيه ويهمه ))

ѧѧَّنِ الشѧѧَتُ عѧѧوِ. وَلَهِيѧѧْرِهِ وقال ابن فارس : ((وَهُوَ كُلُّ شَيْءٍ شَغلََكَ عَنْ شَيْءٍ، فَقَدْ ألَْهَاكَ. وَلهََوْتُ مِنَ اللَّهѧѧَْهُ لِغيѧѧَيْءِ، إذِاَ ترََكْت
بالكسѧѧر ألهѧѧى لهيѧѧا ولهيانѧѧا، إذا  ءالشѧѧي.  امѧѧا الجѧѧوهري يقѧѧول : (( ولهيѧѧت عѧѧن )213/  5، صѧѧفحة ١٩٧٩- ١٣٩٩(الѧѧرازي،  ))

ѧѧاهُ بѧѧه تلَْهِيѧѧَةً، أي علَّلѧѧه. ولهѧѧوت بالشѧѧيء ألهѧѧو لهѧѧوا، إذا لعبѧѧتَ بѧѧه . سلوتَ عنه وتركت ذكѧѧره وأضѧѧربتَ عنѧѧه. وألْهѧѧاهُ، أي شѧѧغله. ولهََّ
يѧѧْتُ بѧѧه مثلѧѧه. وتلاَهѧѧوا /  6م، صѧѧفحة ١٩٨٧- ١٤٠٧(الجѧѧوهري،  ، أي لَهѧѧا بعضѧѧهم بѧѧبعض. وقѧѧد يكنѧѧَّى بѧѧاللهَْوِ عѧѧن الجمѧѧاع))وتلَهََّ

2487(  .  

كذلك ابن منظور يقول فيه : اللَّهُو: ما لَهَوت به ولعبت  به وشѧѧغلك مѧѧن هѧѧوى وطѧѧرب ونحوهمѧѧا.  واللَّهѧѧْوُ: اللَّعѧѧِب. يقѧѧال: 
 لهَوْتُ بالشيء الهو به لهوا وتلََهَّيْتُ به إذا لعبت بѧѧه وتشѧѧاغلت وغَفلѧѧَْتُ بѧѧه عѧѧن غيѧѧره، ولهَِيѧѧت عѧѧن الشѧѧيء، بالكسѧѧر، الهѧѧى، بѧѧالفتح،

 ً   . )347/  12م.، صفحة ١٩٩٩-  ١٤١٩( ابن منظور،   إِذا سَلوَْتَ عنه وتركت ذكره وإذا غفلت عنه واشتغلتلهُياً ولِهيانا

ѧѧا الإنْسѧѧانَ  يشѧѧغلُ  مَا: قيلَ و. الحِكْمَة تقَْتضَيهِ  لاَ  بِمَا النَّفْسِ  عَن التَّرْوِيحُ  اللهْوِ  أصْلُ اما الزبيدي  قال  ѧѧا يهَِمѧѧّه، عمَّ  العَبѧѧَثُ  وأمََّ
ً  بعمََلѧѧِه يَخْلѧѧط أنَ: وقيѧѧلَ  ينَْفѧѧَع؛ لاَ  وَبِمѧѧَا ينَْفѧѧَع بِمѧѧَا الاشѧѧْتِغالُ  هѧѧُوَ : وقيѧѧلَ  الفائѧѧِدةَِ، مَعْلѧѧومِ  غَيѧѧْر أمَْرٍ  ارْتكِابُ  فهَُوَ   فِيѧѧهِ  لѧѧيسَ  لمѧѧَا ويقѧѧالُ  لعبѧѧا



  

370 
 

م، ٢٠٠١، ١٩٦٥(الزبيѧѧدي ،  اشѧѧْتغََلَ  أيَ : بѧѧذلكَ  وتلاَهѧѧَى آلاتѧѧُهُ،: لاهѧѧِيوالمَ . شѧѧَغلَهَُ  أيَ:  ذلѧѧكَ  وألْهѧѧاهُ . كѧѧالْتهََى. صѧѧَحيح غѧѧَرَض
   .  )497/  39صفحة 

اللَّهѧѧْوُ: مѧѧا شѧѧغلك مѧѧن هѧѧَوىً أو طѧѧرب. لَهѧѧا يلَْهѧѧُو، والْتهѧѧََي بѧѧامرأةٍ فهѧѧي لَهْوَتѧѧُهُ واللَّهѧѧْوُ:  ايضا يقول الخليل فѧѧي هѧѧذه المѧѧادة: 
(الفراهيѧѧدي،  الصُّدوُف عن الشيء. والعامة تقول: تلَهَيت. ويقال: ألهيته إلهاءً، أي: شغلته. وتقول: لَهِيѧѧت عѧѧن الشѧѧيء، ولَهِيѧѧتُ منѧѧه

  . )87/  4ة صفح

مѧѧادة ال القѧѧرآن لومن الواضح في اقوال اللغѧѧويين السѧѧابقة أن لا دلالѧѧة لغويѧѧة مباشѧѧرة  للهѧѧو علѧѧى الغنѧѧاء ، ومѧѧوارد اسѧѧتعم
تمل علѧѧى الصѧѧوت المشѧѧ (لهو) ليس فيها دلالة الغناء . وقد ذكر لنا الراغب مواضع استعمال القرآن لهذه المادة ولم يرد فيهѧѧا معنѧѧى

  التطريب .

إنَِّمѧѧَا الْحَيѧѧاةُ الѧѧدُّنْيا لَعѧѧِبٌ وَلهѧѧَْوٌ )ويعبѧѧّر  (قال الراغب : يقال: لَهَوْتُ بكذا، ولهيت عن كذا: اشتغلت عنه بِلهَْوٍ . قѧѧال تعѧѧالى :
 إليѧѧه. قѧѧال تعѧѧالى:( عن كلّ ما بѧѧه اسѧѧتمتاع بѧѧاللهو. قѧѧال تعѧѧالى: (لѧѧَوْ أرََدْنѧѧا أنَْ نَتَّخѧѧِذَ لهѧѧَْواً) ويقѧѧال: ألَْهѧѧاهُ كѧѧذا. أي: شѧѧغله عمѧѧّا هѧѧو أهѧѧمّ 

 ألَْهاكُمُ التَّكاثرُُ) وليس ذلك نهيا عن التجّارة وكراهية لها، بل هѧѧو نهѧѧي عѧѧن التهّافѧѧت فيهѧѧا والاشѧѧتغال عѧѧن الصѧѧلوات والعبѧѧادات بهѧѧا.
  .  )749- 748، الصفحات ١٤١٢صفهاني، (الراغب الأ وقوله تعالى: (لاهِيةًَ قلُوُبهُُم) أي: ساهية مشتغلة بما لا يعنيها

وما توصل اليه البحث  بعنوان (الفاظ  اللهو واللعب فѧѧي القѧѧرآن ..) مѧѧن نتيجѧѧة  دلتنѧѧا علѧѧى أن مѧѧادة  ( لهѧѧو ) الѧѧواردة فѧѧي 
 )30م، صѧѧفحة ٢٠١٨- ١٤٣٩حسѧѧين ،  (حريجѧѧة و وليد الهوى ، وعادة يتعلѧѧق بالشѧѧهوات  نالنصوص  القرآنية  هي عادة ما تكو

.  

ومايزيدنا  إصѧѧرارا علѧѧى أن اللهѧѧو لا يحمѧѧل دلالѧѧة الغنѧѧاء أن ملابسѧѧات نѧѧزول الآيѧѧة التѧѧي حُمѧѧل فيهѧѧا اللهѧѧو علѧѧى الغنѧѧاء لا 
نزلѧѧت فѧѧي النضѧѧر بѧѧن الحѧѧارث، وذلѧѧك أنѧѧه كѧѧان يخѧѧرج تѧѧاجرًا إلѧѧى  هѧѧو أنهѧѧا  تنبئ  بهذه  العلاقة ، فقѧѧد ذكѧѧُر أن سѧѧبب نѧѧزول الآيѧѧة ،

فارس فيشتري أخبѧѧار الأعѧѧاجم ويحѧѧدث بهѧѧا قريشѧѧا ويقѧѧول لهѧѧم: إن محمѧѧدا يحѧѧدثكم بحѧѧديث عѧѧاد وثمѧѧود وأنѧѧا أحѧѧدثكم بحѧѧديث رسѧѧتم 
ѧѧي شѧѧت فѧѧا نزلѧѧر أنهѧѧول آخѧѧة ، وقѧѧذه الآيѧѧه هѧѧت فيѧѧرآن فنزلѧѧتماع القѧѧون اسѧѧرة فيتركѧѧار الأكاسѧѧاتواسفنديار وأخبѧѧان والمغنيѧѧراء القي 

  .  )553(الواحدي، صفحة 

يقول حسن مصطفوي  : (( الاشتراء تحصيل شيء وأخذه في جريان، ومنه  الحديث اللهو، وهѧѧو الأحاديѧѧث والروايѧѧات 
  . )274/  10(مصطفوي، صفحة  والحكايات التي يلتذ منها من دون أن تكون لها نتيجة مفيدة ))

ة  لغويѧѧة مختلفѧѧ مباشѧѧرة  إذ كѧѧل مѧѧن اللفظتѧѧين يشѧѧتقان مѧѧن جѧѧذور وبهذا نستنتج  انه لѧѧيس بѧѧين اللهѧѧو والغنѧѧاء علاقѧѧة لغويѧѧة 
سѧѧتخُدم مѧѧن اية) فѧѧاللهو الغناء من  الصوت ، واللهو الانشغال بشيء مُلهي  ، لكن توجد علاقة سياقية بينهما أو ما يُعرف ( بالوظيف

بط ثيѧѧرا مѧѧا ارتѧѧمصѧѧاديق اللهѧѧو لѧѧذلك ك قبل العلماء لكل مѧѧا يسѧѧُلي الѧѧنفس ويبعѧѧدها عѧѧن طريѧѧق الجѧѧد ، والغنѧѧاء عنѧѧدهم كѧѧان مѧѧن ابѧѧرز
ѧѧطلاحيا إذ كѧѧا ولا اصѧѧا لا لغويѧѧابق بينهمѧѧد تطѧѧلا يوجѧѧازا ، فѧѧاء مجѧѧى الغنѧѧو بمعنѧѧتخدم اللهѧѧهما واسѧѧاللفظان ببعضѧѧد منهمѧѧه ل واحѧѧا ل 

ѧѧاء ، الآت الطѧѧب ، الغنѧѧا رب ... معنى مستقل إلا أن اللهو اوسع دلالة يستخدم في سياقات متعددة منها: المزاح ، اللعѧѧاء لامѧѧظ الغنѧѧف
الغنѧѧاء هѧѧو لما كѧѧان اللهѧѧو مѧѧا يشѧѧغلك عمѧѧا يهمѧѧك ، وبمعناه الاصطلاحي فهو لفظ خاص يدل على تحسين الصوت  ويفهم من ذلك  

لѧѧة اللهѧѧو مصѧѧاديق اللهѧѧو وبهѧѧذا مضѧѧى المفسѧѧرون فѧѧي إدراج الغنѧѧاء ضѧѧمن دلا أحѧѧد مما يشѧѧغل الانسѧѧان عمѧѧا يهمѧѧه ،هѧѧو عندئѧѧذ يعѧѧد 
  مية .بحسب هذه العلاقة المفهو

هѧѧي عѧѧن الحѧѧق بنفسѧѧه كالحكايѧѧات الخرافيѧѧة والقصѧѧص الداعيѧѧة لقال السيد الطباطبائي : (( ولهو الحديث : الحديث الѧѧذي ي
 إلѧѧѧى الفسѧѧѧاد والفجѧѧѧور ، أو بمѧѧѧا يقارنѧѧѧه كѧѧѧالتغني بالشѧѧѧعر أو بѧѧѧالملاهي والمزاميѧѧѧر والمعѧѧѧازف فكѧѧѧل ذلѧѧѧك يشѧѧѧمله لهѧѧѧو الحѧѧѧديث ))

  . )214/  16م، صفحة ١٩٩٧- ١٤١٧(الطباطبائي، 

وهذه العلاقة ذكرها صاحب تفسير الامثل ، قال : (( وأما ولهو الحديث، فإن له معنى واسعاً يشمل كѧѧل نѧѧوع مѧѧن الكѧѧلام 
قبيѧѧل الغنѧѧاء أو الموسѧѧيقى أو الترجيѧѧع الѧѧذي يѧѧؤدي إلѧѧى اللهѧѧو والغفلѧѧة، ويجѧѧر الإنسѧѧان إلѧѧى اللاهدفيѧѧة أو الضѧѧلال، سѧѧواء كѧѧان مѧѧن 

والألحان والموسيقى المهيجة المثيرة للشهوة والغرائز والميول الشѧѧيطانية، أو الكѧѧلام الѧѧذي يسѧѧوق الإنسѧѧان إلѧѧى الفسѧѧاد عѧѧن طريѧѧق 
محتواه ومضامينه، وقد يكون عن كلا الطريقين كما هو الحال في أشعار وتأليفات المغنين الغرامية العاديѧѧة المضѧѧللة فѧѧي محتواهѧѧا 



  

371 
 

أو يكون كالقصص الخرافية والأساطير التي تؤدي إلى إنحراف الناس عن الصراط المستقيم. أو يكѧѧون كѧѧلام الاسѧѧتهزاء وألحانها. 
  . )214/  10هـ، صفحة ١٤٢٦(الشيرازي،  والسخرية الذي يطلق بهدف محو الحق وتضعيف أسس ودعائم الإيمان ))

المعنى ما ذكره السيد فضل الله حيث قال : وإذا كانت بعض الأحاديث  قد فسرت لهѧѧو الحѧѧديث بقصѧѧص  وقريب من هذا
أوسع من ذلѧѧك، فهѧѧي تتحѧѧرك فѧѧي خѧѧط النتѧѧائج العمليѧѧة لمѧѧا يقدمѧѧه هѧѧؤلاء مѧѧن أحاديѧѧث  الآية الأكاسرة والجبابرة، أو بالغناء، فإن جو

ѧѧن دينѧѧات الله وعѧѧن كلمѧѧاس عѧѧغال النѧѧا إشѧѧاة يحاولون من خلالهѧѧن الطغѧѧين مѧѧص الماضѧѧل قصѧѧرير، لأن نقѧѧدف الشѧѧلال الهѧѧن خѧѧه، م
والجبابرة ليس محرماً ، ما لم يؤكد غاية محرمة، كما أن اعتبѧѧار الغنѧѧاء مصѧѧداقاً مѧѧن مصѧѧاديقه أو تفسѧѧيراً مѧѧن تفاسѧѧيره يѧѧوحي بѧѧأن 

المنحرفѧѧѧة المملѧѧوءة بѧѧѧالإغراء المѧѧراد بѧѧѧه المضѧѧمون الغنѧѧѧائي الѧѧذي يѧѧѧدفع إلѧѧى الإضѧѧѧلال، أو اللحѧѧن الغنѧѧѧائي الѧѧذي يثيѧѧѧر المشѧѧاعر 
 - ١٤١٩(فضѧѧل الله ،  والإغواء، فيؤدي إلى الضلال في الأخلاق وفي السلوك، فإن ذلѧѧك هѧѧو الѧѧذي يتناسѧѧب مѧѧع جѧѧو الآيѧѧة ومعناهѧѧا

  . )182/  18م، صفحة ١٩٩٨

ѧѧاء هѧѧوص ، إذ الغنѧѧوم بالخصѧѧة العمѧѧي علاقѧѧل هѧѧة ، بѧѧة مطابقѧѧت علاقѧѧاص وعليه فالعلاقة بين اللهو والغناء ليسѧѧظ خѧѧو لف
هѧѧم ومѧѧن ميѧѧراد بѧѧه الطѧѧرب والتѧѧرنم بالموسѧѧيقى  وهѧѧو نѧѧوع مѧѧن اللهѧѧو ، امѧѧا اللهѧѧو فهѧѧو كѧѧل مѧѧا يشѧѧغل الانسѧѧان ويصѧѧرفه عѧѧن شѧѧيء 

  مفاهيمه الغناء وغيره .

  

  

  الزور: 

ورَ وَ  لاَ يَشѧѧۡهَ خرى التي حملت دلالتها على الغناء فهي كلمة (الزور) في قوله تعالى : (( وَٱلѧѧَّذِينَ اما اللفظة الا إِذاَ دوُنَ ٱلѧѧزُّ
واْ كِرَامٗا واْ بٱِللَّغۡوِ مَرُّ   ] . 72الفرقان :  [))  مَرُّ

ѧѧيغ مختلفѧѧدة وصѧѧتقاقات عѧѧرآن باشѧѧي القѧѧا فѧѧاء ذكرهѧѧث جѧѧوي (زور) حيѧѧذر اللغѧѧن الجѧѧأخوذة مѧѧم ، وهي مѧѧُا : ( زُرتѧѧة منه
   .)334، صفحة ١٣٦٤(عبد الباقي،  تزاور ، الزور ، زوراً )

لم تحمل معنѧѧى التطريѧѧب والتѧѧرنم وفقѧѧا للاصѧѧطلاح الروائѧѧي للفظѧѧة  ( غنѧѧاء)  بѧѧل الظѧѧاهر  وكل دلالات هذه الصيغ ايضا
اءُ وَالѧѧْوَاوُ  أن كل هذه الصѧѧيغ تجمعهѧѧا دلالѧѧة لغويѧѧة واحѧѧدة وهѧѧو الأصѧѧل الѧѧذي اشѧѧار اليѧѧه ابѧѧن فѧѧارس فѧѧي مقاييسѧѧه قѧѧال  :( زَوَرَ) الѧѧزَّ

اءُ أصَْلٌ وَاحِدٌ يَدلُُّ عَلىَ الْمَيْلِ وَالْعُ  ѧѧنمَِ زُورٌ فَ وَالرَّ ѧѧا قѧѧَوْلهُُمْ لِلصَّ .  فَأمََّ ورُ: الْكѧѧَذِبُ ; لأِنѧѧََّهُ مَائѧѧِلٌ عѧѧَنْ طَرِيقѧѧَةِ الْحѧѧَقِّ هѧѧُوَ دوُلِ. مِنْ ذلَِكَ الزُّ
ائѧѧِرُ، لأَِ  وَرُ: الْمَيѧѧْلُ. يقѧѧَُالُ ازْوَرَّ عѧѧَنْ كѧѧَذاَ، أيَْ مѧѧَالَ عَنѧѧْهُ. وَمѧѧِنَ الْبѧѧَابِ: الزَّ ѧѧحِيحُ. وَالѧѧزَّ  نѧѧَّهُ إِذاَ زَارَكَ فَقѧѧَدْ عѧѧَدلََ عѧѧَنْ غَيѧѧْرِكَ الْقِيѧѧَاسُ الصَّ

  .  )36/  3، صفحة ١٩٧٩- ١٣٩٩(الرازي، 

وطبق صاحب معجم التحقيق في كلمات القرآن هذا الاصل اللغѧѧوي علѧѧى مѧѧوارد اسѧѧتعمال القѧѧرآن لهѧѧذه المѧѧادة ، قѧѧال فѧѧي 
هر . بمعنى التوجه إلى خلاف الظاهر. كقوله تعالى ( ألهاكم التكѧѧاثر حَتѧѧَّى زُرْتѧѧُمُ المقابر).فزيѧѧارة اصل المادة : هو عدول عن الظا

المقابر إنما نتحقق مѧѧن دون أن يتوجѧѧه إليѧѧه، وهѧѧو علѧѧى خѧѧلاف جريѧѧان الظѧѧاهر مѧѧن التكѧѧاثر.(وَترََى الشѧѧَّمْسَ إِذا طَلَعѧѧَتْ تѧѧَزاوَرُ عѧѧَن 
ور) (وَالѧѧَّذِينَ لا يَشѧѧْهَدوُنَ كَهْفِهِم) أي فيستمر الانحѧѧراف عѧѧن الك هѧѧف والعѧѧدول عѧѧن الإشѧѧراق المسѧѧتقيم الظاهري.(فѧѧاجتنَبِوُا قѧѧَولَ الѧѧزُّ

ور) وهѧѧو مѧѧا يخѧѧالف الجريѧѧان الطبيعѧѧي، مѧѧن الكѧѧذب والانحѧѧراف والقѧѧول علѧѧى خѧѧلاف الحѧѧق. فالكѧѧذب والباطѧѧل مѧѧن مصѧѧاديق  الѧѧزُّ
ѧѧن أن يكѧѧم مѧѧزور أعѧѧرالزور، فالزور قريب من الرياء. فظهر أن الѧѧن الشѧѧر أو مѧѧن الخيѧѧدول مѧѧفحات  ون العѧѧطفوي، الصѧѧ4(مص  /

384  - 386(.  

ѧѧى التطريѧѧتمل علѧѧوت المشѧѧة الصѧѧه والواضح  من كلام حسن مصطفوي أن  كل هذه الموارد القرآنية لم تشتمل على دلالѧѧب ، وعلي
  .الغناء) بدلالته الاصطلاحية وبين الجذر اللغوي لمادة ( الزور) فمن الممكن  أن لا توجد علاقة بين لفظ ( 

المفسرون فقد وجد قسم منهم  في لفظ ( الѧѧزور ) دلالѧѧة الغنѧѧاء ، فقѧѧد ذكѧѧر الطبѧѧري فѧѧي تفسѧѧيره للآيѧѧة وقѧѧال : ((أصѧѧلُ  اما
ورِ تحسينُ الشيء، ووصفهُ بخلافِ صفتهِ، حتى يخُيѧѧَّلَ إلѧѧى مѧѧَن يسѧѧمَعهُ أو يѧѧراه أنѧѧه بخѧѧلافِ مѧѧا هѧѧو بѧѧه، والشѧѧركُ قѧѧد يѧѧَدخُلُ فѧѧي  الزُّ

ѧѧنهُ ترجيѧѧعُ الصѧѧوتِ، حتѧѧى ذلك؛ لأنه مُحسَّنٌ لأهلѧѧِه،  ، وهѧѧو باطѧѧلٌ، ويѧѧدخُلُ فيѧѧه الغِنѧѧاءُ؛ لأنѧѧه أيضѧѧًا ممѧѧا يحُسِّ حتѧѧى قѧѧد ظنѧѧُّوا أنѧѧه حѧѧقٌّ



  

372 
 

، فكѧѧلُّ ذلѧѧك ممѧѧا يѧѧدخُلُ فѧѧي معنѧѧى  يَستحِْلىَ سامعهُ، سماعَه،  أيضًا قد يدخلُ فيه، لتحسينِ صѧѧاحبهِ إيѧѧاه، حتѧѧى يَظѧѧنَّ صѧѧاحبهُ أنѧѧه حѧѧقٌّ
ورِ. فإذ كان ذلك كذلك، ف أولى الأقوالِ بالصوابِ في تأويلِه أن يقالَ: والذين لا يشѧѧهدون شѧѧيئاً مѧѧن الباطѧѧلِ؛ لا شѧѧركًا، ولا غِنѧѧاءً، الزُّ

َ عمَّ في وصفِه إياهم أنهم لا يشهدون الѧѧزورَ، فѧѧلا ينبغѧѧي أن يُخѧѧَصَّ  َّဃ ك  ولا كذباً، ولا غيرَه، وكلَّ ما لزِمه اسمُ الزورِ؛ لأنѧѧن ذلѧѧم
   .)523/  17م، صفحة ٢٠٠١- ١٤٢٢(الطبري،  لتسليمُ لها من خبرٍ أو عقلٍ))شيءٌ إلا بحجةٍ يجِبُ ا

وذكر الطباطبائي رأيه في ذلك قال :  إذا كان المراد بالزور الكذب فهو قائم مقѧѧام المفعѧѧول المطلѧѧق والتقѧѧدير لا يشѧѧهدون 
باطѧѧل كالغنѧѧاء وغيѧѧره كѧѧان مفعѧѧولاً بѧѧه والمعنѧѧى لا يحضѧѧرون مجѧѧالس الباطѧѧل ، وذيѧѧل الآيѧѧة شهادة الزور، وإن كان المѧѧراد اللغѧѧو ال

  .)242/  15م، صفحة ١٩٩٧- ١٤١٧(الطباطبائي،  يناسب ثاني المعنيين

اصѧѧي كلهѧѧا ، والمعنѧѧى : أي مѧѧروا وقال صاحب مجمع البيان : اصل الزور تمويه الباطل بما يوهم أنه حق ، واللغو المع
/  7م، صѧѧفحة ٢٠٠٩- ١٤٣٠(الطبرسѧѧي،  مرور الكرماء الذين لا يرضون باللغو لانهم يجلون عѧѧن الѧѧدخول فيѧѧه والاخѧѧتلاط بأهلѧѧه

212( .   

لقريѧѧب ، أنهѧѧم لا يѧѧؤدون شѧѧهادة زور ، وقريب من هذا المعنى اشار اليه سيد قطب : قد تكون على ظѧѧاهر اللفѧѧظ ومعنѧѧاه ا
لما في ذلك من تضييع الحقوق ، وقد يكون معناها الفرار من  الوجود فѧѧي مجلѧѧس أو يقѧѧع فيѧѧه الѧѧزور بكѧѧل صѧѧنوفه وألوانѧѧه ، ترفعѧѧاً 

عه ؛ إنمѧѧا منهم عن شهود مثل هذه المجالس  وهѧѧذا الѧѧرأي  أبلѧѧغ وأوقѧѧع فѧѧي رأيѧѧه :،ولا يشѧѧغلون أنفسѧѧهم بѧѧاللغو ، ولا يلوثونهѧѧا بسѧѧما
  . )2380/  19م، صفحة ٢٠٠٣ - ١٤٢٣(قطب،  يكرمونها عن  المشاركة فيه

لغѧѧة : الكѧѧذِب. فѧѧي ال وهنا علينا معرفة العلاقة بѧѧين ( الѧѧزور) و(الغنѧѧاء) هѧѧل هѧѧي علاقѧѧة لغويѧѧة ام علاقѧѧة مفهوميѧѧة فѧѧالزور
يُتخѧѧذ رَبѧѧَّاً ويعُْبѧѧَدُ مѧѧن دون الله. والѧѧزور: أعَْلѧѧَى الصѧѧَدرِ. ويسѧѧُْتحََبُّ فѧѧي الفѧѧَرس أن يكѧѧون فѧѧي والزور أيضاً: الѧѧزون، وهѧѧو كѧѧل شѧѧيء 

/  2م، صѧѧفحة ١٩٨٧- ١٤٠٧(الجѧѧوهري،  زَوْرِهِ ضѧѧيقٌ. والѧѧزَوْرُ أيضѧѧاً: الزائѧѧرون  ، والѧѧزور بالتحريѧѧك: الميѧѧل، وهѧѧو الصѧѧعر
673( .  

رٌ، وكѧѧَلامٌ . زُورٌ  وقَوْمٌ  زُورٌ، رَجُلٌ  الباطِل، وشَهادةَ  الكَذِب،: ورُ والزُّ  رٌ  مѧѧُزَوَّ ةٌ : ومُتѧѧَزَوَّ : وقيѧѧِلَ  مُحَسѧѧَّنٌ،: وقِيѧѧلَ  بكѧѧَذِبٍ، مُمѧѧَوَّ
رَ   به، يتكََلَّمَ  أنَْ  قبلَ◌ِ  المُثقفَّ  هو ورِ  وَسَمَها: نَفْسَه وزَوَّ ورُ : وقيѧѧِلَ  أبْطَلَهѧѧا: الشѧѧَّهادةََ  وزَورَّ  .بالزُّ  أعيѧѧادُ : وقِيѧѧلَ  بѧѧِاͿِ، الشѧѧِّرْكُ : هُنѧѧا الѧѧزُّ

  . )102 -  101/  9م، الصفحات ٢٠٠٠- ١٤٢١( ابن سيده،  النَّصارَى

دْر. والزور: مَيَلٌ فѧѧي وَسѧѧَط الصѧѧدر والѧѧزور: قѧѧول الكѧѧَذِب، وشѧѧهادةُ الباطѧѧلِ، ولѧѧم يشѧѧُتقَّ تزويѧѧر الكѧѧلام  ور: وَسَطُ الصَّ الزَّ
ѧѧل مѧѧلُ الثقّيѧѧْوِزْرُ: الحِمѧѧدمنه، ولكنْ من تزوير الصَّدر. وزر: الوَزَرْ: الجبل يلُْجَأُ إليه، يقال: ما لهم حِصْنٌ ولا وَزَر. والѧѧم، وقѧѧن الإث 

وَزَرَ يزَِر، وهو: وازر، والمفعول: موزور. والوزير: الѧѧذيّ يسѧѧَتوَْزِرُه الملѧѧكُ، فيسѧѧتعين برأيѧѧه، وحالتѧѧه: الѧѧوَزارة. وأوزار الحѧѧرب: 
   . )381 -  397/  7 (الفراهيدي، الصفحات آلتها، لا تفُْرد، ولو أفُْرِد لقيل: وِزْر، لأنه يرجع إلى الحمل الثقّيل

م لقѧѧرآن الكѧѧرياوعليѧѧه فمѧѧن الواضѧѧح فѧѧي اقѧѧوال اللغѧѧويين السѧѧابقة أن لا دلالѧѧة لغويѧѧة للѧѧزور علѧѧى الغنѧѧاء ومѧѧوارد اسѧѧتعمال 
  لمادة (زور) ليس فيها دلالة الغناء .

ويѧѧون مѧѧا ذكѧѧره اللغزور كفѧѧال ،ودلاليѧѧة ونستنتج من ذلك أنه لا يوجد بين الزور والغناء علاقة لغوية بل العلاقة مفهوميѧѧة 
باطѧѧل لغنѧѧاء مѧѧن الافي معاجمهم يعني الكذب والباطل والانحراف عن الحق ، اما الغناء فيراد به تحسين الصوت والترنم ولما كان 

ѧѧاء خصوصѧѧور الغنѧѧض صѧѧمل بعѧѧالزور يشѧѧدق ، فѧѧق والصѧѧن الحѧѧد عѧѧع ويبتعѧѧف الواقѧѧا إذا فأنه يدخل ضمن دلالة الزور لكونه يزي
  عو الى الفجور أو الكذب .كان الغناء يد

 الغنѧѧاء لأن القلѧѧب؛ مѧѧن القѧѧرآن محبѧѧة تطѧѧرد الغناء محبةلما كان للغناء اضرار ومفسدة تتركز في عدة جوانب منها : أن  
 فالعبѧѧد تعѧѧالى، ๡َّ  الشѧѧكر ينѧѧافي الغنѧѧاء.  وأبѧѧداً  عبѧѧدٍ  قلب في وكلامه الرحمن وحي ومحبة محبته تجتمع فلا وقرآنه، الشيطان، وحي
 عمѧѧل أو اللهѧѧو، وآلات والمعѧѧازف، الغنѧѧاء، اسѧѧتمع فѧѧإذا والدنيويѧѧة، الدينيѧѧة والباطنѧѧة، الظѧѧاهرة نعمѧѧه علѧѧى ဃَّ  يشѧѧكر أن عليѧѧه يجѧѧب
 إلѧѧى والمسѧѧتمعين المغنѧѧين قرنѧѧاء فهѧѧم للشѧѧياطين؛ مجلبѧѧة اللهѧѧو وآلات الغنѧѧاء . و ဃَّ  نعمѧѧة كفѧѧر بѧѧل تعѧѧالى، ဃَّ  يشѧѧكر لѧѧم فإنѧѧه بѧѧذلك،
 للأصѧѧوات الانفعѧѧال سѧѧريعة المѧѧرأة لأن وهѧѧذا. ولѧѧه أثѧѧر كبيѧѧر علѧѧى المѧѧرأة   للملائكѧѧة مطѧѧردة فإنѧѧه للشياطين مجلبة كان وما الغناء،

   . )59 -  57(القحطاني، الصفحات  معناه جهة ومن الصوت، جهة من: وجهين من انفعالها صار بالغناء الصوت كان فإذا جدَّاً،



  

373 
 

ومسѧѧتجلب  ،ولمѧѧا كѧѧان الغنѧѧاء يطѧѧرد محبѧѧة القѧѧرآن ومحبѧѧة الله مѧѧن قلѧѧب العبѧѧد المѧѧؤمن ويѧѧؤثر فѧѧي الأنسѧѧان خاصѧѧة المѧѧرأة 
  للشياطين فهو يعد باطلا فيدخل إذن صمن دلالة الزور .

 وفتنѧѧوا العشѧѧق، إلѧѧَِى اسѧѧتماعه فѧѧأخرجهم كثيѧѧر مѧѧن الخلѧѧق  الغنѧѧاء بسѧѧماعالافتتѧѧان  بسبب هو عند الفقهاء باطل ومحرم و 
 النظѧѧر عَلѧѧَى بالقيѧѧاس محرمѧѧًا لكѧѧان الجميلѧѧة الصѧѧور فيѧѧه توصѧѧف الѧѧَّذِي بالشѧѧعر الغنѧѧاء تحѧѧريم في صريحٌ  نصٌّ  يرد لم فلو. دينهم في
 تحصѧѧل فكѧѧذلك والمشѧѧاهدة، بѧѧالنظر تحصѧѧل كمѧѧا الفتنѧѧة فѧѧإن والسѧѧنة بالكتѧѧاب بالشѧѧهوة إليهѧѧا النظѧѧر يحѧѧرم التѧѧي ،الجميلѧѧة الصور إلَِى

  . )461/  2م، صفحة ٢٠٠٣- ١٤٢٤(الحنبلي،  للشهوات المحرك الموزون الشعر من واجتلائها الأوصاف، بسماع

 آلѧѧة غيѧѧر مѧѧن وسѧѧماعه الغنѧѧاء يحѧѧرم: الحنابلѧѧة وبعѧѧض الحنفيѧѧة بعѧѧض قѧѧال وللمѧѧذاهب الاسѧѧلامية آراء فѧѧي تحѧѧريم الغنѧѧاء 
 الغنѧѧاء يكѧѧره: الشѧѧافعية وقѧѧال. كراهѧѧة غيѧѧر مѧѧن المجѧѧرد الغنѧѧاء يبѧѧاح: والمالكيѧѧة والحنابلѧѧة، الحنفيѧѧة مѧѧن آخѧѧر بعѧѧض وقѧѧال مطربѧѧة،
 والشѧѧافعية والمالكيѧѧة الحنفيѧѧة( الأربعѧѧة المѧѧذاهب مѧѧن المشѧѧهور فѧѧي فيحѧѧرم: الآلات وأمѧѧا يحѧѧرم، ولا مطربѧѧة، آلѧѧة غيѧѧر مѧѧن وسماعه
  . )2664/  4(الزحيلي، صفحة  تطرب التي الآلات استعمال) والحنابلة

فظتѧѧين ل تحليѧѧل اللووفق ذلك نتوصل الى ان العلاقة  بين اللفظتين مغايرة تماما ، ويمكن أن يوجد تناسب بѧѧين المفهѧѧومين مѧѧن خѧѧلا
و إذن عصѧѧيان ، فهѧѧالفجѧѧور وال ،  فلما  كان الغناء محرما فهو باطل ، وكونه يبتعد عن الواقعية فѧѧي كلماتѧѧه فهѧѧو كѧѧذب و يѧѧدعو الѧѧى

ل المائѧѧل لحѧѧديث الباطѧѧايعد مفسدة للقلب والابتعاد عن رضا الله تعالى ، وربما  بهذا المعنى  يكون قريبا من لفѧѧظ الѧѧزور إذ يشѧѧتمل 
  عن الحق الى الكذب .

  

  

  السمود:

ود ) بلغة حميѧѧر وقيѧѧل السѧѧمود ويضيف الدكتور جواد علي لفظ آخر يدل على الغناء قال : ((ومن مرادفات الغناء ( السم
وقѧѧد ورد ذكѧѧره فѧѧي القѧѧرآن الكѧѧريم وذهѧѧب قسѧѧم مѧѧن  ١ )107/  5م، صفحة ١٩٩٣- ١٤١٣(علي،  اللهو وبصورة خاصة الغناء ))

ѧѧѧذاَ أفَمѧѧѧَِنۡ ((المفسѧѧѧرين الѧѧѧى القѧѧѧول فѧѧѧي ( سѧѧѧامدون ) الѧѧѧوارد فѧѧѧي قولѧѧѧه تعѧѧѧالى :  وَأنѧѧѧَتمُۡ ن  تبَۡكѧѧѧُو وَلاَ  وَتضѧѧѧَۡحَكُونَ  تعَۡجَبѧѧѧُونَ  لۡحѧѧѧَدِيثِ ٱ هَٰ
مِدوُنَ  ] يدل على الغناء . إن مادة( سѧѧمد) وردت فѧѧي القѧѧرآن مѧѧرة واحѧѧدة وبصѧѧيغة واحѧѧدة هѧѧي صѧѧيغة الفعليѧѧة  ٦١- ٥٩النجم :  ))[ سَٰ

 وَمѧѧِنَ . تعѧѧَْرِيجٍ  غَيѧѧْرِ  مѧѧِنْ  قѧѧُدمًُا مُضѧѧِيٍّ  عَلѧѧَى يѧѧَدلُُّ  أصѧѧَْلٌ  وَالدَّالُ  وَالْمِيمُ  السِّينُ وهذه الصيغة لها دلالة لغوية اشار اليها ابن فارس قال : 
هѧѧِي هѧѧُوَ  وَالسѧѧَّامِدُ . اللَّهْوُ  هُوَ  الَّذِي السُّمُودُ  الْبَابِ   لأِنََّ ;  الْبѧѧَابِ  قِيѧѧَاسُ  وَهѧѧُوَ . لا هѧѧون أيَْ } سѧѧَامِدوُنَ  وَأنѧѧَْتمُْ : {وَعѧѧَلاَ  جѧѧَلَّ  قوَْلѧѧُهُ  وَمِنѧѧْهُ . اللاَّ

هِيَ  جٍ  غَيْرَ  أمَْرِهِ  فيِ مْضِييَ  اللاَّ   . )100/  3، صفحة ١٩٧٩- ١٣٩٩(الرازي،  مُتمََكِّثٍ  وَلاَ  مُعرَِّ

: النѧѧاس فѧѧي السѧѧمودالإعيѧѧاء و تعѧѧرف لѧѧم أي سѧѧُمُوداً  تسѧѧُْمُد الإبѧѧلُ  سѧѧَمَدتَِ  : ويقѧѧال لѧѧدَّأبْ،ا :السѧѧير مѧѧن السѧѧَّمْدُ وفѧѧي العѧѧين : 
   .)235 -  234/  7(الفراهيدي، الصفحات  سُمُودكََ  عنك دعَْ : ويقال  الشيء، عن والسَّهْوُ  الغفلة

 جѧѧَدَّتْ : سѧѧيرها فѧѧي الإبѧѧل وسѧѧَمَدتَِ  سѧѧامد فهѧѧو رأسѧѧه رافѧѧع وكѧѧل. تكبѧѧرا رأسѧѧَه رفѧѧع: سѧѧُموداً  سѧѧَمَدَ امѧѧا الجѧѧوهري فقѧѧال  : 
 ألَْهينѧѧا أي أسѧѧَْمِدِينا،: للقَيْنѧѧَة يقѧѧال. الخاشѧѧع الحѧѧزينُ : والسѧѧامِدُ . والسѧѧاكتُ  القѧѧائمُ،: والسѧѧامِدُ . والمغنِيّ اللاهي: والسامِدُ . اللهوُ : والسُمودُ 

  . )489 -  488/  2الصفحات م، ١٩٨٧- ١٤٠٧(الجوهري،  السَمادُ  فيها يجعل أن: الارض وتسميد. وغنيِّنا بالغناء

 بِمѧѧَا الاِكْتѧѧِرَاثِ  لِقِلѧѧَّةِ  بِالأْغѧѧََانِي تتَغََنѧѧَّوْنَ  بِأنَْفُسѧѧِكُمْ  فرَِحُونَ : قيل المعنى فيه  و. حِمْيرََ  بلِغُةَِ  الْغِناَءُ : السُّمُودُ  ورد في التحرير : 
  ٦. )161/  27م، صفحة ١٩٨٤(ابن عاشور،  الْقرُْآنِ  مِنَ  تسَْمَعُونَ 

ا لا هونوانتم يقول الطبري :  كْرِ، العِبرَِ  من فيه عَمَّ : بѧѧه يѧѧُرادُ . سѧѧُمودكَ عنѧѧا دعَْ : للرجѧѧلِ  يقѧѧالُ . آياتѧѧِه عѧѧن مُعْرِضѧѧون والذِّ
 وقѧѧال. غѧѧافلون بعضѧѧُهم وقѧѧال. نلا هو: معناه: بعضُهم فقال  عنهم بالعبارةِ  ألفاظُهم اخْتلََفَت وإن التأويلِ، أهلُ  قال و. لهوَك عنا دعَْ 

.  ووفѧѧق ذلѧѧك تѧѧدلُنا لفظѧѧة السѧѧمود  )97- 22/96م، الصѧѧفحات ٢٠٠١- ١٤٢٢(الطبѧѧري،  مُبرَْطِمѧѧون: بعضُهم وقال مُغَنُّون: بعضهم
  أنها تحتمل : الغناء والتكبر والإعراض واللهو.. 



  

374 
 

 النѧѧَّاسَ  لتشѧѧغلَوا مغنѧѧونَ  أو رأسѧѧَهُ  رفѧѧعَ  إذا البعيѧѧرُ  سѧѧَمد مѧѧن مسѧѧتكبرونَ  أو هѧѧونالسعود في أن المقصѧѧود بهѧѧا لا  وذكر ابي
السѧѧعود (أبѧѧو  والخشѧѧوعِ  الجمѧѧودِ  بمَعْنѧѧى السѧѧمودِ  مѧѧن جامѧѧدونَ  خاشѧѧعونَ  أو حِميѧѧرَ  لغѧѧةِ  علѧѧى الغنѧѧاءِ  بمَعْنѧѧى السمودِ  من استماعِه عن

  . )166/  8العمادي، صفحة 

خ وكѧѧل تكبѧѧر والشѧѧموومن خلال  اقوال اللغويين السابقة نجد أن لفظ السمد يدل في اللغة علѧѧى اللهѧѧو واللعѧѧب ، الغنѧѧاء ، ال
ѧѧحك أو بالغنѧѧا بالضѧѧه امѧѧون عنѧѧريم ويعرضѧѧالقرآن الكѧѧة اء ، فالعلاهذه المعاني كانت تتناسب مع حال المشركين وهم يستهزئون بѧѧق

د ليسѧѧت دلالѧѧة السѧѧموفبينهما دلالية مفهومية متقاربة ، والمعنى انتم تلهون  وتعرضون عن القرآن برفع الصوت بالغناء او بالهزل 
المعѧѧاني  قѧѧة معنѧѧى مѧѧنالغناء حصرا لكنها اشتملت الغناء كأحد مضامينه  كما أن العلاقة بينهما لغوية لكنها ليست مباشرة ، بل علا

  تحديدا اهل اليمن .في لهجات العرب 

  

  

  اللغو: 

 عѧѧَنِ  هѧѧُمۡ  لѧѧَّذِينَ ٱوَ (( : ومن  الالفاظ الاخرى المغايرة للفظة الغناء  في القѧѧرآن الكѧѧريم هѧѧي لفظѧѧة ( اللغѧѧو)  فѧѧي قولѧѧه تعѧѧالى 
  . ]٣المؤمنون :)) [  مُعۡرِضُونَ  للَّغۡوِ ٱ

(عبѧѧد البѧѧاقي،  منهѧѧا : ( الغѧѧوا ، لاغيѧѧة ، لغѧѧوا ، اللغѧѧو) وقد وردت هذه اللفظة في القرآن الكريم عدة مرات وبصيغ اخرى
،  وكѧѧل دلالات هѧѧذه  الصѧѧيغ الѧѧواردة فѧѧي الاسѧѧتعمال القرآنѧѧي ترجѧѧع الѧѧى الأصѧѧل اللغѧѧوي الѧѧذي ذكѧѧره ابѧѧن  )650، صѧѧفحة ١٣٦٤
  فارس

مُ قال:   . بِالشѧѧَّيْءِ  اللَّهѧѧَجِ  عَلѧѧَى وَالآْخَرُ  بهِِ، يعُْتدَُّ  لاَ  الشيء عَلىَ يَدلُُّ  أحََدهُُمَا صَحِيحَانِ، أصَْلاَنِ  الْمُعْتلَُّ  وَالْحَرْفُ  وَالْغَيْنُ  اللاَّ
لُ  بِلِ  أوَْلاَدِ  مِنْ  بهِِ  يعُْتدَُّ  لاَ  مَا: اللَّغْوُ  فَالأْوََّ  وَقѧѧَوْمٌ . بعَِيْنѧѧِهِ  اللَّغѧѧْوُ  هѧѧُوَ  وَاللَّغѧѧَا. الأْيَْمѧѧَانِ  لغѧѧَْوِ  فѧѧِي وَذلѧѧَِكَ . لغѧѧَْوًا يلَْغُو لَغَا مِنْهُ  يقَُالُ . الدِيّةَِ  فِي الإِْ
ِ : مُقْبِلاً  لِسَوَادٍ  لرجلقول ا هُوَ : يَقوُلوُنَ  َّဃَنَّ  كَمَا يكَُونُ  لاَ  ثمَُّ  إيَِّاهُ، يظَُنُّهُ  فلاَُنٌ، هَذاَ إنَِّ  وѧѧَالوُا. ظѧѧَهُ : قѧѧُوٌ، فيَمَِينѧѧَْهُ  لغѧѧََّمْ  لأِنѧѧَدِ  لѧѧ . الْكѧѧَذِبَ  يَتعَمََّ
 5، الصѧѧفحات ١٩٧٩- ١٣٩٩(الѧѧرازي،  بهѧѧَِا صَاحِبهَُا يلَْهَجُ  أيَْ  مِنْهُ، اللُّغةَِ  اشْتِقاَقَ  إنَِّ  وَيقَُالُ . بهِِ  لَهِجَ  إِذاَ باِلأْمَْرِ، لغَِيَ : قوَْلهُُمْ  وَالثَّانيِ

/ 255 -256( .  

 الѧѧذي وهѧѧو بѧѧه، يعتѧѧدّ  لا مѧѧا: الكѧѧلام مѧѧن اللَّغѧѧْوُ وقد طبق الراغب هذا الاصل على موارد استعمال القرآن لهذه المادة قال : 
: قѧѧال. لغѧѧوا قبѧѧيح كѧѧلام كѧѧلّ  يسѧѧمّى وقѧѧد ،الطّيѧѧور من ونحوها العصافير صوت وهو اللَّغَا، مجرى فيجري وفكر، رويةّ عن لا يورد

ً  وَلا اً لغَْو فِيها يَسْمَعوُنَ  لا( وا وَإِذا ( :وقولѧѧه) مُعْرِضѧѧُونَ  اللَّغѧѧْوِ  عѧѧَنِ  هѧѧُمْ  وَالѧѧَّذِينَ  : (وقѧѧال  )كِذَّابا وا بѧѧِاللَّغْوِ  مѧѧَرُّ  كنѧѧّوا: أي )  كِرامѧѧاً  مѧѧَرُّ
 فѧѧي اللَّغѧѧْوُ  ومنѧѧه بѧѧه، يعتѧѧدّ  لا فيمѧѧا اللغѧѧو ويسѧѧتعمل. معهѧѧم يخوضѧѧوا لѧѧم اللغѧѧّو أهѧѧل صѧѧادفوا إذا: معناه: وقيل يصرّحوا، لم القبيح عن

ُ  يؤُاخѧѧِذكُُمُ  لا (:قѧѧال. العѧѧادة مѧѧن بضѧѧرب للكلام وصلا يجري ما وذلك عليه، عقد لا ما: أي. الأيمان َّဃ  ِاللَّغْوѧѧِانكم )  بѧѧي إيمѧѧهفѧѧوقول :
: أي. بكѧѧذا ولَغѧѧِيَ  ، لغѧѧو: الإبѧѧل مѧѧن الديѧѧّة فѧѧي به يعتدّ  لا لما وقيل ، للكلام وصفا الفاعل اسم فجعل لغوا،: أي)  لاغِيةًَ  فِيها تسَْمَعُ  لا(

، ١٤١٢(الراغѧѧب الأصѧѧفهاني،  لغѧѧَُةٌ : فرقѧѧة فرقѧѧة بѧѧه يلهѧѧج الѧѧذي للكѧѧلام قيѧѧل ومنѧѧه بصѧѧوته،: أي. بِلغѧѧََاه العصѧѧفور لهѧѧج بѧѧه لهѧѧج
  . )743- 742الصفحات 

ال القѧѧرآن (الغنѧѧاء) و( اللغѧѧو) بحسѧѧب مѧѧوارد اسѧѧتعموالواضѧѧح مѧѧن كѧѧلام الراغѧѧب أن لاوجѧѧود لعلاقѧѧة لغويѧѧة بѧѧين اللفظѧѧين 
  لمادة ( ل غ ا)إلا أن بعض  المفسرون وجدوا في لفظة ( اللغو) في الآية السابقة دلالة الغناء .

َ  إن: جعفرٍ  أبو قال َّဃ  َوا إذا بأنهم مدحَهم الذين المؤمنين هؤلاء عن أخبر وا باللغوِ  مرُّ  العѧѧربِ  كѧѧلامِ  فѧѧي واللغوُ  كرامًا، مَرُّ
 وذكѧѧرُ  اللَّغѧѧوِ، من له، حقيقةَ  لا الذي بالباطلِ  الإنسانَ  الإنسانِ  فسبُّ  يسُتقبَحُ؛ ما أو أصلَ، ولا له حقيقةَ  لا باطلٍ  فعلٍ  أو كلامٍ  كلُّ  هو

 لمѧѧا حقيقѧѧةَ  لا الѧѧذي الباطѧѧلِ  مѧѧن آلهتهَم المشركين تعظيمُ  وكذلك اللغوِ، من فهو الأماكنِ، بعضِ  في يسُتقبحَُ  مما اسمِه بصريحِ  النكاحِ 
 لѧѧم إذ. بعѧѧضٍ  دونَ  ذلѧѧك بѧѧبعضُ  نѧѧِىفѧѧلا يعُ ف اللغѧѧوِ، معنѧѧى فѧѧي يѧѧَدخُلُ  ذلك فكلُّ  الدينِ، أهلِ  في مُستقبحٌَ  هو مما الغناءِ  وسماعُ  عظَّموه،

وا وإذا: الكѧѧلامِ  فتأويѧѧلُ  كѧѧذلك، ذلѧѧك كان فإذ. عقلٍ  أو خبرٍ  من دلالةٌ  ذلك في يكنْ  وا رأوَه، أو فسѧѧمِعوه بالباطѧѧلِ  مѧѧَرُّ  بѧѧألاّ .  رامѧѧًاك  مѧѧَرُّ



  

375 
 

 بѧѧأن بعضѧѧِه وفѧѧى القѧѧولِ، مѧѧن القبѧѧيحِ  بإسѧѧماعِ  أوُذوا إذا وذلك ويصَفَحوا؛ عنه يُعرضوا بأن ذلك بعض وفى كالغناءِ، وذلك يسمَعوه،
  .)526 -  525/  17م، الصفحات ٢٠٠١- ١٤٢٢(الطبري،  ذلك عن يَنهَوا

 دلѧѧذي لا يعتѧѧهѧѧو الكѧѧلام افوعليه فلا توجد علاقة لغوية بين ( الغناء ) و( اللغو) فالغناء هو التطريب او الترنم ، اما اللغѧѧو 
منѧѧه .  ةلام لا فائѧѧدكѧѧمنه ويشمل السب ، والكذب ،والنميمة والكلام الفاحش ..وكل ذلك يدخل تحѧѧت مفهѧѧوم اللغѧѧو لأنѧѧه  ةبه و لا فائد

خل ضѧѧمن غايرة جزئية وعلاقѧѧة عمѧѧوم وخصѧѧوص ، فѧѧبعض السѧѧلف قѧѧد فسѧѧروا اللغѧѧو بالغنѧѧاء والغنѧѧاء بѧѧدوره يѧѧدوعلاقتهما علاقة م
و غنѧѧاء لان يس كѧѧل لغѧѧو هѧѧالكلام الباطل وغير المفيد وهو من انواع اللغو ، إذن العلاقة هنا دلالية مفهومية  فكل غناء لغو ، لكن ل

  اللغو اوسع دلالة من الغناء .

  

   



  

376 
 

  

  النتائج

  . على معناها _هنالك الفاظ  ورد ذكرها فقهيا إلا انها لم ترد في القرآن الكريم بل استخدمت الفاظ اخرى مغايرة لها دلت

   معاني اخرى _ هنالك الفاظ  مستعملة ومتداولة في حياتنا اليومية بمعنى ، اما في القرآن الكريم فورد في جذرها اللغوي

لنصѧѧين ، امغѧѧايرة بѧѧين فقط على لفظ( الغناء) فهو هنا انموذج لل رالمغايرة بين النص الروائي والنص القرآني لا تقص _ أن الالفاظ
  وهناك الفاظ اخرى لم ترد في النص القرآني لكن نجد لها استعمال في النص الروائي ، وفي التداول اليومي .

  لها وردت في الاستعمال القرآني _ يمكن أن تحتمل اللفظة الواحدة ، عدة الفاظ مغايرة 

 مѧѧن محѧѧدد شѧѧكل غنѧѧاءال بينمѧѧا ،وكѧѧل مѧѧايلهي الانسѧѧان عѧѧن العبѧѧاد  الدنيويѧѧة المتѧѧع أو ب عѧѧلال يشѧѧمل فقѧѧد ،)الغنѧѧاء( مѧѧن أعѧѧم) اللهو(_ 
  اللهو أشكال

  .تكبر أو لهو فيها دلالة في يستخدم لكنه ،في لغة أهل اليمن  الغناء يصاحب فعلاً  يكون قد )السمود_(

  مفيد غير أو تافه كلام أي أيضًا يشمل لكنه ، الفائدة من خلا إذا الغناء يشمل وقد وأعم، أوسع )اللغو_(

 السѧѧامع إضѧѧلال فѧѧي تركفهѧѧو يشѧѧ  )الغنѧѧاء( أمѧѧا ،الباطѧѧل  القѧѧول أو الشѧѧهادة فѧѧي يكѧѧون وقѧѧد المتعمѧѧد، بالكѧѧذب يѧѧرتبط غالبѧѧا)الزور_(
  بالقول الكاذب البعيد عن الواقع .

  

  

   



  

377 
 

  الخاتمة

 السѧѧمود اللهѧѧو ثѧѧلم الكѧѧريم القرآن في وردت أخرى ألفاظ وبين الغناء لفظ بين الدلالية للمغايرة والتحليل العرض هذا بعد
 تѧѧؤدي متمѧѧايزة تعѧѧابيرب المتقاربѧѧة المعѧѧاني عѧѧن وعبѧѧر متناهيѧѧة، بدقѧѧة ألفاظѧѧه اسѧѧتخدم قѧѧد الكريم القرآن أن بجلاء يتبين الزور، اللغو

  .والمقام للسياق وفقًا الخاصة دلالتها منها كل

 فѧѧي اضѧѧمنً  إليѧѧه أشѧѧير قѧѧد القѧѧرآن فѧѧي الصѧѧريحة بصѧѧيغته وروده عѧѧدم رغѧѧم الغنѧѧاء، لفѧѧظ أن الدراسѧѧة خѧѧلال مѧѧن ظهѧѧر وقد
 عنوانѧѧًا يجعلѧѧه لѧѧم القѧѧرآن أن إلا". السمود"و" الحديث لهو" آية في كما به ارتباطها على المفسرين جمهور اتفق التي الآيات بعض

 تجѧѧاه صѧѧينر قرآنѧѧي موقѧѧف علѧѧى يѧѧدل مѧѧا مختلفѧѧة، زوايѧѧا من جوهره تمسو أ تصفه التي الألفاظ من بمجموعة أحاطه بل مباشرًا،
  .المباشرة التسمية على لا استعمالها وسياق أثرها بيان على يعتمد الظاهرة، هذه

 أم غنѧѧاء أكѧѧان سѧѧواء الله، طاعѧѧة عѧѧن الإنسѧѧان يشѧѧغل مѧѧا كѧѧل ليشѧѧمل يتسѧѧع فهѧѧو بالشѧѧمول، يتصف القرآن في اللهو لفظ إن
 تفسѧѧير فѧѧي كمѧѧا لѧѧيمنا أهѧѧل بلهجѧѧة ارتѧѧبط فقد السمود أما. التسلية أنواع من وغيره الغناء تحتها يدخل عامة مظلة يجعله مما غيره،

 الاجتمѧѧاعي أو يالحركѧѧ بالجانѧѧب التصѧѧاقا أكثѧѧر يجعلѧѧه مѧѧا بالغنѧѧاء، التلهѧѧي أو التكبѧѧر علѧѧى يѧѧدل فعѧѧل أو هيئѧѧة عن ويعبر عباس، ابن
 ممѧѧا والفائѧѧدة، الحكمѧѧة مѧѧن خѧѧلا إذا الغنѧѧاء ضѧѧمنه ويѧѧدخلالكѧѧلام الفѧѧارغ او غيѧѧر المجѧѧدي  يمثѧѧل اللغѧѧو أن حѧѧين فѧѧي بالغنѧѧاء المѧѧرتبط

 ىإلѧѧ ينُسѧѧب وقѧѧد ر،القѧѧبح والخطѧѧ حيѧѧث مѧѧن دلالѧѧة الألفاظ أشد وهو والزيف بالكذب فيرتبط الزور أما. الهيئة دون بالمحتوى يربطه
  .الناس تضليل أو الباطل لترويج وسيلة استخدم إذا الغناء

 الألفѧѧاظ لاتدلا فѧѧي النظѧѧر أهميѧѧة علѧѧى وتؤكѧѧد القرآنѧѧي، الفهѧѧم أفѧѧق توسѧѧيع فѧѧي تسѧѧهم أنهѧѧا فѧѧي الدراسة هذه أهمية وتتجلى
 نبѧѧه قѧѧد آثѧѧار أو تممارسѧѧا مѧѧن بѧѧه يتصѧѧل مѧѧا أن إلا باسѧѧمه، يѧѧُذكر لم وإن الغناء، أن توضح كما. الظاهرة بالمفردات الاكتفاء وعدم
  .المباشرة التسمية إلى الحاجة دون الأثر تتناول دقيقة بيانية بلغة عليها

 قرآنѧѧي نهجمѧѧ مѧѧن جѧѧزء هѧѧو بѧѧل بلاغي أسلوب مجرد ليس الكريم القرآن في والدلالي اللفظي التنوع هذا فإن الختام، وفي
 علѧѧلال بتوصѧѧيف بѧѧل ورائѧѧه، مѧѧن طائѧѧل لا مѧѧا بتفصѧѧيل ينشѧѧغل أن دون الحѧѧق، إلѧѧى القلѧѧوب وتوجيѧѧه س،إصѧѧلاح النفѧѧو إلѧѧى يرمѧѧي

  .الله منهج عن والانصراف الانحراف أسباب ومعالجة

السѧѧياق  ليناسѧѧب نايѧѧةبع اللفѧѧظ يختѧѧار حيث القرآني، الإعجاز أوجه أحد تمثل الألفاظ هذه بين الدلالية المغايرة فإن وهكذا،
 مѧѧر علѧѧى ن،القѧѧرآ ألفѧѧاظ لتبقѧѧى والوضѧѧوح، القѧѧوة بѧѧذات يؤديѧѧه أن غيѧѧره يسѧѧتطيع لا مѧѧا الإيحѧѧاءات أن غيѧѧره يسѧѧتطيع مѧѧن ويحمѧѧل، 

  .الرد كثرة على يخلق ولا عجبه، ينقضي لا وتأمل تدبر موضع العصور،

  

  

  

  

   



  

378 
 

  

  المصادر والمراجع

  

  أولاً / القرآن الكريم :

  ثانياً / الكتب العربية :

  

ة حديثѧѧة للطباعѧѧتحقيق : أبو مصعب طلعت بن فؤاد الحلواني ، الناشر : الفѧѧاروق ال ،ابن رجب الحنبلي ، نزهة الاسماع  *
  م٢٠٠٣- ١٤٢٤والنشر ، الطبعة الاولى ، 

لعربѧѧي ،  اتصحيح : أمين محمѧѧد عبѧѧد الوهѧѧاب ، محمѧѧد الصѧѧادق العبيѧѧدي، دار إحيѧѧاء التѧѧراث  ،ابن منظور، لسان العرب  *
  م. ١٩٩٩-  ١٤١٩لبنان ، الطبعة الثالثة ،  –مؤسسة التاريخ العربي ،  بيروت 

ار الكتѧѧب تحقيѧѧق : عبѧѧد الحميѧѧد هنѧѧداوي ، د ،) المحكѧѧم والمحѧѧيط الاعظѧѧم ٤٥٨(ت بو الحسن علي بن إسماعيل بن سيدهأ *
   م٢٠٠٠- ١٤٢١لبنان ، الطبعة الاولى ،  –العلمية ، بيروت 

دار إحيѧѧاء  ،م قل السليم  الى مزايا الكتاب الكѧѧري) ، إرشاد الع٩٨٢أبو السعود العمادي محمد بن محمد بن مصطفى (ت  *
  بيروت . –التراث العربي 

فوان صѧѧتحقيѧѧق :  ،المفردات فѧѧي غريѧѧب القѧѧرآن  ،)٥٠٢أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الاصفهاني (ت *
  .١٤١٢دمشق بيروت ، الطبعة الاولى ،  -عدنان الداودي ، الناشر : دار القلم ،الدار الشامية 

عبѧѧد المحسѧѧن  تحقيق د. عبѧѧد الله بѧѧن ،جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، ) ٣١٠أبو جعفر محمد بن جرير الطبري  ( ت *
طبعѧѧة القѧѧاهرة ، مصѧѧر ال –التركѧѧي ، مركѧѧز البحѧѧوث والدراسѧѧات الاسѧѧلامية بѧѧدار هجѧѧر ، دار هجѧѧر للطباعѧѧة والنشѧѧر 

  م ٢٠٠١- ١٤٢٢الاولى 
حمѧѧد م –تحقيѧѧق : شѧѧعيب الارنѧѧؤوط  ،سѧѧنن ابѧѧي داوود ، ) ٢٧٥الأزدي السجسѧѧتاني (ت  أبو داوود سѧѧليمان بѧѧن الاشѧѧعث *

  ٧م ، عدد الاجزاء ٢٠٠٩- ١٤٣٠كامل قره بللي ، دار الرسالة العالمية ، الطبعة الاولى : 
مѧѧي ، د. تحقيѧѧق : د. مهѧѧدي المخزو ،) ، كتѧѧاب العѧѧين ١٧٠أبو عبѧѧد الѧѧرحمن الخليѧѧل بѧѧن احمѧѧد الفراهيѧѧدي  البصѧѧري (ت  *

  ٨الناشر : دار ومكتبة الهلال ، عدد الاجزاء  ،إبراهيم السامرائي 
الطبعѧѧة  لبنѧѧان ، –الاميѧѧرة للطباعѧѧة والنشѧѧر ، بيѧѧروت  ،) ، مجمѧѧع البيѧѧان ٥٤٨أبو علي الفضل بѧѧن الحسѧѧن الطبرسѧѧي (ت *

  م.٢٠٠٩- ١٤٣٠الاولى ، 
غفѧѧور تحقيѧѧق : أحمѧѧد عبѧѧد ال ،ة الصѧѧحاح تѧѧاج اللغѧѧة وصѧѧحاح العربيѧѧ، ) ٣٩٣أبو نصر إسماعيل بن حمѧѧاد الجѧѧوهري (ت *

  ٦م، عدد الاجزاء ١٩٨٧- ١٤٠٧بيروت ، طبعة الرابعة ،  –عطار ، دار العلم للملايين 
رغيѧѧاني ، أسباب نزول القѧѧرآن : روايѧѧة بѧѧدر الѧѧدين الأ،  )٤٦٨أبي الحسن علي بن احمد بن محمد بن علي الواحدي ،(ت *

  .السعودية ، الطبعة الاولى  –تحقيق وتخريج  ماهر ياسين الفحل ، دار الميمان 
رون ، دار تحقيѧѧق : عبѧѧد السѧѧلام محمѧѧد هѧѧا ،) ، معجم مقاييس اللغة ٣٩٥أحمد بن فارس بن زكريا القزويني الرازي (ت *

  .٦، الاجزاء ١٩٧٩- ١٣٩٩الفكر ، 
  ١٤مركز نشر آثار العلامة المصطفوي ، الجزاء  ،حسن مصطفوي ، التحقيق في كلمات القرآن  *
- ١٤١٣لثانيѧѧة ، درية ، الطبعѧѧة انالهيئѧѧة العامѧѧة لمكتبѧѧة الاسѧѧك ،، المفصѧѧل فѧѧي تѧѧاريخ العѧѧرب قبѧѧل الإسѧѧلام د . جواد علي  *

  م.١٩٩٣
، توزيѧѧع  مطبعѧѧة سѧѧفير ، الريѧѧاض ، د . سعيد بن علي بن وهف القحطاني ، الغناء والمعازف في ضѧѧوء الكتѧѧاب والسѧѧنة  *

  : مؤسسة الجريسي 
  م ٢٠٠٣ - ١٤٢٣،  ٣٢ق ، القاهرة ، الطبعة دار الشرو ،سيد قطب ، في ظلال القرآن  *
لطبعѧѧة ا ،مؤسسѧѧة البعثѧѧة  –تحقيѧѧق الدراسѧѧات الاسѧѧلامية  ،مجمѧѧع البحѧѧرين ، )١٠٨٥الشѧѧيخ  فخѧѧر الѧѧدين الطريحѧѧي( ت   *

   ١٤١٦الاولى 



  

379 
 

 طالѧѧب (ع) ، يالناشѧѧر: مدرسѧѧة الامѧѧام علѧѧي بѧѧن ابѧѧ ،الشيخ ناصر مكارم الشيرازي ، الامثل في تفسير كتاب الله المنѧѧزل  *
  قم . –ايران  –، الطبعة الاولى ، مطبعة سليمان زاده ١٤٢٦تاريخ النشر: 

شѧѧمس الѧѧدين  تعليѧѧق : محمѧѧد حسѧѧين ،تفسير القѧѧرآن العظѧѧيم ، ) ٧٧٤عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير (ت *
  م . ١٩٩٨- ١٤١٩بنان ، الطبعة الاولى : ل - ، الناشر : دار الكتب العلمية ،  بيروت 

 .  ١٩٧٢، السنة ٢، طبعة  الناشر : مجمع اللغة العربية القاهرة  ،مجموعة مؤلفين ، المعجم الوسيط  *
  م١٩٨٤تونس ، سنة النشر –الدار التونسية للنشر  ،محمد الطاهر ابن عاشور ، التحرير والتنوير  *
لبيѧѧت اتحقيѧѧق : مؤسسѧѧة آل  ، تحصѧѧيل مسѧѧائل الشѧѧريعة الشѧѧيعة الѧѧى وسѧѧائل ، )١١٠٤محمد بن الحسن الحر العѧѧاملي (ت *

  قم - عليهم السلام لإحياء التراث 
  ، ١٤٢٢قم ، الطبعة الاولى:  –الناشر : دار الحديث  ،محمد بن الحسين الشريف الرضي ، المجازات النبوية  *
طبوعѧѧات ، ة الاعلمѧѧي للمتصحيح الشيخ حسين الاعلمѧѧي ، مؤسسѧѧ ،محمد حسين الطباطبائي ، الميزان في تفسير القرآن  *

  م١٩٩٧- ١٤١٧لبنان ، الطبعة الاولى  –بيروت 
  م .١٩٩٨ - ١٤١٩لبنان ، الطبعة الثانية ،  –دار الملاك ، بيروت  ،محمد حسين فضل الله ، تفسير من وحي القرآن  *
توزيѧѧع ، وال الناشѧѧر : دار النفѧѧائس للطباعѧѧة والنشѧѧر ،حامѧѧد صѧѧادق قنيبѧѧي ، معجѧѧم لغѧѧة الفقهѧѧاء  –محمѧѧد رواس قلعجѧѧي  *

  م. ١٩٨٨- ١٤٠٨الطبعة الثانية ، 
كتѧѧب المصѧѧرية مطبعѧѧة دار ال ،محمѧѧد فѧѧؤاد عبѧѧد البѧѧاقي ، المعجѧѧم المفهѧѧرس لألفѧѧاظ القѧѧرآن الكѧѧريم ، دار الحѧѧديث القѧѧاهرة  *

١٣٦٤.  
  .دمشق ، الطبعة الرابعة  –سوريا  –دار الفكر ، وهبة الزحيلي ، الفقه الاسلامي وأدلته  *

  

  

  رسائل وبحوث: ثالثاً / 

د. اسѧѧيل  الفѧѧاظ اللهѧѧو واللعѧѧب فѧѧي القѧѧرآن الكѧѧريم دراسѧѧة دلاليѧѧة : إشѧѧراف : ريѧѧام سѧѧامي حريجѧѧة ، نمѧѧارق سѧѧعد حسѧѧين ، *
  .، كلية الآداب  ، قسم اللغة العربية  ةم ، جامعة القادسي٢٠١٨-١٤٣٩سامي امين ، 

  

  

  

  

  

  

  

 


