
  

 

4https://doi.org/10.32792/utq/jedh/v15i   

  والرد عليهم انكار ظاهرة الوحي لدى المستشرقين
  

  محمود شاكر عبد الحسين
zzaazz2018903@gmail.com  

  
  الملخص

. المسѧѧѧلمون العلماء قدمها التي العلمية بالردود وتفنيدها آرائهم تحليل خلال من المسѧѧѧتشѧѧѧرقين لدى الوحي إنكار ظاهرة البحث يتناول
 وسѧѧѧلم عليه الله صѧѧѧلى محمد النبي إلى الإلهية الرسѧѧѧالة لنقل وسѧѧѧيلة الإسѧѧѧلام في أنه مبيناً والاصѧѧѧطلاح، اللغة في الوحي بتعريف يبدأ

 مثل الإسѧѧلامي، المفهوم تخالف بطرق الوحي ظاهرة تفسѧѧير المسѧѧتشѧѧرقين محاولات البحث يسѧѧتعرض. السѧѧلام عليه جبريل بواسѧѧطة
 هذه أن البحث أظهر .الجماعي اللاوعي أو الخلاق الخيال عن تعبير أنه على أو الصѧѧرع، أو كالهلاوس نفسѧѧية لحالات نتاجًا اعتباره
 تمكن ذلك، ومع. نشѧѧأتها منذ الإسѧѧلامية الرسѧѧالة في التشѧѧكيك اسѧѧتهدفت تاريخية لمحاولات اسѧѧتمرار هي بل جديدة، ليسѧѧت الظاهرة
 تؤكد عقلية أدلة إلى إضافة النبوية، والسنة الكريم القرآن من النقلية الأدلة على تعتمد ومنهجية قوية ردود تقديم من المسلمون العلماء

 الإسلام، تجاه عدائية تكون قد الوحي لإنكار المستشرقين بعض دوافع أن البحث يوضح كما .بشري نتاج مجرد الوحي كون استحالة
 تسѧѧѧѧتطع لم أنها إلا الفكرية، الأوسѧѧѧѧاط بعض في المحاولات هذه انتشѧѧѧѧار ومع. الغربية والثقافات بالفلسѧѧѧѧفات الآخر البعض تأثر بينما

 الله كلام كونه يثبت وإعجازه، ببلاغته الكريم، القرآن أن البحث يؤكد .السماوي مصدره في التشكيك أو الإلهي الوحي حقيقة تقويض
 الاسѧتمرار أهمية البحث يبرز ختامًا،. لها مؤلفاً وليس الإلهية، الرسѧالة لهذه ناقل مجرد وسѧلم عليه الله صѧلى محمد النبي وأن تعالى،

 بمفاهيم المسѧѧѧلمين وعي وتعزيز الإسѧѧѧلامية، العقيدة حول المثارة الشѧѧѧبهات ودحض الإسѧѧѧلامي، الفكر لتعزيز العلمية الدراسѧѧѧات في
  .وأهميته الوحي

 .السنة النبوية،الفكر الإسلاميالعقيدة الإسلامية،المستشرقون ، إنكار الوحي ،الكلمات المفتاحية : 

  

  



  

 

4https://doi.org/10.32792/utq/jedh/v15i   

The Denial of the Phenomenon of Revelation by Orientalists and the 
Response to Them 

 
Mahmoud Shakir Abdul-Hussein 

zzaazz2018903@gmail.com 
 

Abstract  
The research addresses the phenomenon of the denial of revelation by Orientalists through analyzing 
their views and refuting them with scholarly responses provided by Muslim scholars. It begins by 
defining revelation in both linguistic and terminological contexts, highlighting that in Islam, 
revelation is the means through which the divine message is conveyed to Prophet Muhammad (peace 
be upon him) via Gabriel (peace be upon him). The study explores the attempts of Orientalists to 
interpret the phenomenon of revelation in ways that contradict the Islamic understanding, such as 
considering it a result of psychological conditions like hallucinations or epilepsy, or as an expression 
of creative imagination or the collective unconscious. The research demonstrates that this 
phenomenon is not new; rather, it is a continuation of historical attempts to cast doubt on the Islamic 
message since its inception. However, Muslim scholars have provided strong and systematic 
responses based on textual evidence from the Qur’an and the Sunnah, as well as rational arguments 
that affirm the impossibility of revelation being a mere human product. The study also highlights that 
some Orientalists’ motives for denying revelation were hostile toward Islam, while others were 
influenced by Western philosophies and cultures. Despite the spread of these attempts in some 
intellectual circles, they have failed to undermine the truth of divine revelation or cast doubt on its 
divine origin. The research affirms that the Qur’an, with its eloquence and miraculous nature, proves 
itself to be the word of Allah Almighty, with Prophet Muhammad (peace be upon him) as merely the 
messenger conveying the divine message, not its author. In conclusion, the research underscores the 
importance of continuing scientific studies to strengthen Islamic thought, refute doubts raised about 
Islamic beliefs, and enhance Muslims' understanding of the concept and significance of revelation. 
 
Keywords: Denial of Revelation, Orientalists, Islamic Creed, Prophetic Sunnah, Islamic Thought. 

 

  

  



  

759 
 

  المقدمة
وعلى هداة دينه وحججه على خلقه وأهل بيت نبيه، وعلى  ص الحمد Ϳ كما يجب أن يحُمد، والصلاة والسلام على سيد خلقه محمد

فإن الاستشراق من المواضيع الهامة والتي يجب أن نبحث عنها كثيراً ومعرفة المستشرقين وما هو  من سار بهديه واقتفى طريقه.
لمستشرقين قد ألفوا مؤلفات هدفهم ومعرفة كتاباتهم حول الأمة الإسلامية عامة وشخصية الرسول الأكرم خاصة إذ أن الكثير من ا

كثيرة حول الإسلام فكان البعض منهم محايد ومنصف ينشد الحقيقة والموضوعية والواقعية في مؤلفاته، ونجد البعض الآخر لم 
ً بدوافع الحقد والانتقام من  يلتزم بالموضوعية وابتعد عن الحياد والإنصاف ونجد ناقماً على الإسلام وكل ما يرتبط به مدفوعا

 لإسلام.ا
  

  قبل التطرق إلى آراء المستشرقين حول الوحي الإلهي لا بد من إعطاء نبذة مختصرة عن الوحي.
 

ظاهرة الوحي هي إحدى الركائز الأساسية في العقيدة الإسلامية، حيث تعُتبر الوسيلة التي نقلت الرسالة السماوية إلى النبي محمد 
القرآن الكريم. ومع ذلك، فقد شكك العديد من المستشرقين في حقيقة الوحي، وحاولوا صلى الله عليه وسلم، ومن خلالها أنُزل 

 .تفسيره بطرق مختلفة تتناقض مع المفهوم الإسلامي
لقد اتخذ المستشرقون مواقف متباينة تجاه الوحي، فمنهم من أنكره تماماً، وادعى أنه نتاج العقل البشري أو تأثيرات بيئية، ومنهم 

يره من خلال نظريات نفسية أو فلسفية، مثل "الوحي النفسي" أو "الإلهام الذاتي". هذه المحاولات كانت تهدف إلى من حاول تفس
  .نفي المصدر الإلهي للقرآن، وإثبات أن النبي محمد صلى الله عليه وسلم هو مؤلفه البشري

 
 :مشكلة البحث

ض المستشرقين، حيث حاولوا تفسير الوحي بطرق تتناقض مع تتمثل مشكلة البحث في إنكار ظاهرة الوحي الإلهي من قبل بع
المفهوم الإسلامي، مثل اعتباره نتاج العقل البشري أو تأثيرات بيئية أو نفسية. هذه الآراء تشكك في مصداقية الوحي كمصدر 

بهات تثير تساؤلات حول حقيقة إلهي للقرآن الكريم، وتنفي دور النبي محمد صلى الله عليه وسلم كوسيط بين الله والبشر. هذه الش
 .الوحي وتأثيرها على العقيدة الإسلامية، مما يتطلب دراسة علمية لتفنيد هذه الادعاءات والرد عليها

 :أهمية البحث
 .الوحي هو أحد أركان العقيدة الإسلامية، وإنكاره يمس صميم الإيمان بالرسالة المحمدية والقرآن الكريم :أهمية عقائدية . 1
البحث يساهم في مواجهة التحديات الفكرية التي تواجه الإسلام، خاصة تلك التي تروجها المدارس  :يةأهمية فكر . 2

 .الاستشراقية
 .يسلط البحث الضوء على تاريخ الاستشراق ودوافعه، وكيفية تعامله مع النصوص الإسلامية :أهمية تاريخية . 3
المستشرقين والرد عليها، مما يعزز الفهم الصحيح للوحي  البحث يعتمد على منهجية علمية في تحليل آراء :أهمية علمية . 4

 .في الإسلام
 :هدف البحث

دراسة آراء المستشرقين حول ظاهرة الوحي، وفهم دوافعهم ومنهجياتهم في تفسير هذه  :تحليل آراء المستشرقين . 1
 .الظاهرة

المستشرقون حول الوحي، مستنداً إلى الأدلة تقديم ردود علمية ومنهجية على الشبهات التي أثارها  :تفنيد الشبهات . 2
 .النقلية والعقلية

 .تأكيد حقيقة الوحي كمصدر إلهي للقرآن الكريم، ودحض الادعاءات التي تنفي هذه الحقيقة :تعزيز العقيدة الإسلامية . 3
 .الشبهات المثارة حولهتوعية المسلمين بحقيقة الوحي وأهميته في العقيدة الإسلامية، وكيفية الرد على  :توعية المسلمين . 4

 :منهج البحث
 .تحليل آراء المستشرقين حول الوحي، وفهم السياقات التاريخية والفكرية التي أدت إلى هذه الآراء :المنهج التحليلي . 1
 .نقد الشبهات التي أثارها المستشرقون، وتفنيدها باستخدام الأدلة القرآنية والسنة النبوية :المنهج النقدي . 2
 .مقارنة آراء المستشرقين بالمفاهيم الإسلامية للوحي، وإبراز الفروق الجوهرية بينهما :نالمنهج المقار . 3
 .استقراء النصوص الإسلامية والأدلة العقلية التي تؤكد حقيقة الوحي، وتقديمها كردود على الشبهات :المنهج الاستقرائي . 4
 .اريخ، وفهم تأثيراتها على الفكر الإسلاميدراسة تطور آراء المستشرقين حول الوحي عبر الت :المنهج التاريخي . 5



  

760 
 

من خلال هذه المنهجيات، يسعى البحث إلى تقديم دراسة شاملة ومتوازنة ترد على الشبهات المثارة حول الوحي، وتعزز الفهم 
 .الصحيح لهذه الظاهرة في الإسلام

  

  تعريف الوحي في اللغة والاصطلاح
  

واحد. بل تعددت وكثرت معانيها، وأشار ابن منظور إلى أن كلمة الوحي تعني الإشارة والرسالة إن كلمة الوحي لم تنحصر بمعنى 
  )379(ابن منظور،صوالإلهام والكلام الخفي وكل ما ألقي إلى الغير.

  فيقال: وحيت إليه الكلام وأوحيت، ووحى وحيا وأوحى أي كتب، وأوحى إليه أي بعثه، وأوحى إليه أي ألهمه.
  )9(الأعرجي ،صإليه وأوحى أي كلمه بكلام يخفيه عن غيره. ووحى، ووحى إليه وأوحى بمعنى أوما.ويقال: وحى 

كما يبدو أن للوحي مداليل كثيرة، يمكن أن نقف عليها من خلال التحديد في النص الآتي: أولاً: أن أصل الوحي في اللغة كلها 
سرعة لأن الوحي يجيء بسرعة ويتلقى بسرعة. ثالثاً: إن أصل المادة إسرار وإعلام في خفاء. ثانياً: إن اشتقاق الوحي بمعنى ال

  )14(الأعرجي،صالسرعة والخفاء معاً، فالوحي: الإعلام السريع الخفي. رابعاً: إن أصل المادة هو إلقاء الشيء إلى الغير.
  وبعد أن وضحت ظاهرة الوحي الآن نتحدث عن آراء المستشرقين حول ظهور الوحي.

ز وجل لملك الوحي؛ ما يوحيه الملك إلى النبي عن الله ويتسلم النبي الوحي؛ فالوحي واحد هنا مع تقاسم المسؤولية يوحي الله ع
وهو عام بالنسبة لكل الأنبياء؛ وخاص بالنسبة لوحي القرآن أيضا؛ فالملك يؤدي عن الله لمحمد ومحمد يتلقى ذلك الوحي من الملك 

وَإنَِّهُ لَتنَزِيلُ وكان ذلك طريق الوحي القرآني فحسب؛ وقد صرح به القرآن الكريم بقوله تعالى: ﴿ويؤدي ما يوحي به إليه إلى الناس 
وحُ الأْمَِينُ * عَلىَ قَلْبكَِ لِتكَُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ    .194ــ192الشعراء:  (﴾.رَبِّ الْعَالمَِينَ * نَزَلَ بهِِ الرُّ

وهو أمين الله لا يغيره ولا  ع هـ): ((يعني جبريل548والروايات؛ قال الطبرسي (ت:والروح الأمين هو جبريل بإجماع الأمة 
 (يبدله.. لأن الله تعالى يسمعه جبرئيل فيحفظه: وينزل به على الرسول ويقرؤه عليه، فيعيه ويحفظه بقلبه؛ فكأنه نزل به على قلبه)).

  )515الطبرسي،ص
  حو الآتي:وحددت كيفية هذا الوحي ومراتب إيصاله على الن

  
: وأصل الوحي الإشارة السريعة على سبيل الرمز والتعريض، وما جرى مجرى الإيماء والتنبيه على الشيء من غير الوحيــ 1

ومؤدى التعريفات واحد فيما  .)246ــ245ابن منظور،ص (. أن يفصح به وقد يكون أصل الوحي في اللغة كلها الإعلام في خفاء
يبدو؛ إذ الإشارة السريعة، إعلام عن طريق الرمز، والرمز إيماء يستفيد منه المتلقي أمراً إعلامياً قد يخفى على الآخرين. ومن 

  )515(الراغب الأصبهاني،ص. للكلمة الإلهية التي تلقى إلى أنبيائه وحي ثم قيل: 
الوحي: واختصاصها بهم دون سائر الناس، قال ابن الأنباري: سمي الوحي وحياً لأن الملك باعتبار أسرارها إليهم من قبل ملك 

  .ص  أسره على الخلق؛ وخص به النبي
ومن هنا يبدو أن التعريف الشرعي منحدر عن الأصل اللغوي في خصوصية الإسرار والإعلام السريع، وما يصاحب ذلك من 

  رين.الإشارة والرمز اللذين يخفيان على الآخ
وقد عبر الأستاذ محمد عبده عن ذلك بما يقارب هذا المؤدى فقال: ((بأنه عرفان يجده الشخص في نفسه مع اليقين بأنه من قبل الله 

  )25،ص1935رضا، (بواسطة، أو بغير واسطة، والأول يتمثل لسمعه بصوت أو بغير صوت)).
ما   ص صوت هو الإلقاء في الروع، وذلك بأن ينفث الله في روع النبي من العرفان اليقيني بغير ص  ولعل المراد بما يتلقاه النبي

يشاء من أمر، أو ينفث روح القدس ما أوحى إليه بتلقيه إياه؛ فيكون ذلك من الوحي بوجه من الوجوه. وقد يؤيد هذا الملحظ ما 
  )1967(السيوطي،.  نسب إلى النبي أنه قال: إن روح القدس نفث في روعي

 ع الله مباشرة من وراء حجاب دون معاينة أو رؤية، لامتناع ذلك عقلاً وشرعاً، كما كلم الله موسى بن عمران ــ سماع كلام

 وهو أن يحجب ذلك الكلام عن جميع خلقه إلا من يريد أن يكلمه به نحو كلامه لموسى وكان ذلك من وراء حجاب .)164(النساء:
 (وحده، لأن الحجاب لا يجوز إلا على الأجسام المحدودة)).   ع لأنه حجب ذلك عن جميع الخلق إلا عن موسى  ع

  )37الطبرسي،ص
ـ أو يرسل رسولاً فيوحي بإذنه ما يشاء؛ كما في تبليغ جبرئيل لرسول الله في صورة معينة أو صور متعددة، وهي القرآن الكريم 

صناف والمراتب في الإيحاء حددتها الآية الكريمة ، هذه الأ ععن الله، من غير أن يكلم الله نبيه على النحو الذي كلم به موسى
 السابقة فيما يتعلق بوحي الأنبياء كما يبدو، إلا أننا من متابعة هذه الظاهرة في القرآن الكريم لاحظنا بعض الدلالات الإيحائية لهذا

  التعبير قد تختلف عما تقدم ويمكن الإشارة إلى أهمها بما يأتي:



  

761 
 

  الإلهام: :2
وهو أن يلقي الله تعالى في النفس أمراً يبعث على الفعل أو الترك وهو نوع من الوحي، يخص به الله من يشاء من عباده غير قابل 
للتفكير به أو التخطيط له مسبقاً، ليفرق بينه وبين الحالات اللاشعورية من جهة والسلوك الكسبي من جهة أخرى، كما يدل على 

  .)38طه:  .)(7(القصص: . تعالى:  ذلك قوله تعالى: ، وقوله
  
  : التسخير: 3

وهو أن يسخر الله تعالى بعض مخلوقاته إلى عمل ما بهديه وإشاءته وتسخيره، بشكل من الأشكال التي لا تستوعبها بعض مداركنا 
  .)68(النحل:أحياناً، ويستيقنها الذين آمنوا دون أدنى شبهة، كما يدل على هذا النوع قوله تعالى: .

  
  : الرؤيا الصادقة:4

وهي وحي إلهي بالنسبة للأنبياء خاصة يتلقون فيها الأوامر ويتسلمون التعليمات من السماء، كما دل على ذلك قوله تعالى ــ فيما 
  .)105ــ102(الصافات: اقتص الله من خبر إبراهيم مع ولده ــ: .

  ، الأمر الإلهي فيها،‘إبراهيم وولدهفأشارت الآيات إلى الرؤيا الصادقة في المنام، إلى استفادة 
  

  موقف المستشرقين من السيرة
 

لقد اتخذ المستشرقون مواقف متباينة تجاه السيرة النبوية، حيث حاولوا دراسة حياة النبي محمد صلى الله عليه وسلم من منظور 
يات فكرية ودينية مختلفة، حيث حاول بعض يتناقض في كثير من الأحيان مع الرؤية الإسلامية. هذه المواقف تنبع من خلف

  .المستشرقين تحليل السيرة النبوية بمنهجيات علمانية أو مادية، بينما اتجه آخرون إلى التشكيك في مصداقية السيرة ككل
للإحساس ومما يؤخذ على الاستشراق أنه قد عجز عن تمثيل النبوية الإسلامية بشكل جيد يعود، في جانب منه، إلى عدم امتلاكهم 

بالعناصر الروحية، وقدرتها على إنجاز المشاريع الكبرى بوساطة استغلال قوى المادة ذاتها كما يقول خضر 
  )584،ص2002(الشايب،الشايب.

  إن المستشرقين ــ بعامة ــ يريدون أن يدرسوا سيرة رسول الله ويقول عماد الدين خليل في بحث له عن المستشرقين والسيرة: 
وفق حالتين تجعلان من المستحيل تحقيق فهم صحيح لنسيج السيرة ونتائجها وأهدافها التي تحركت صوبها، والغاية الأساسية  ص 

التي تمحورت حولها، فالمستشرق بين أن يكون علمانياً مادياً يؤمن بالغيب، وبين أن يكون يهودياً أو نصرانياً لا يؤمن بصدق 
  )23(النملة،ص.الرسالة التي أعقبت النصرانية

إن المستشرقين يشكون في صحة (السيرة) نفسها ويتجاوز بعضهم الشك إلى الجحود، فلا يرونها مصدراً تاريخياً صحيحاً، وإنما 
هي عندهم كما ينبغي أن تكون عند العلماء جميعاً طائفة من الأخبار والأحاديث التي تحتاج إلى التحقيق والبحث العلمي الدقيق، 

صحيحها من مخولها فهم يقفون هذا الموقف العلمي من السيرة، ولكنهم يقفون من أمية وشعره موقف المتيقن المطمئن، مع ليمتاز 
  )207،ص2004(مراد،أن أخبار أمية ليست أدنى إلى الصدق ولا أبلغ في الصحة من أخبار السيرة النبوية.

ى يد المسلمين، وذلك بكثرة الإضافات التي جعلت كيان هذا أن الإسلام دين تطور عل )جولدزيهر(ويزعم المستشرق المجري 
نطق بها هي ص   . وأول هذه الإضافات السنة، فإن ألوف الأحاديث التي ثبت أن الرسولص الدين يصل إلى حد لم يعرفه محمد

  من صنع العلماء الذين أرادوا أن يجعلوا من الإسلام ديناً كبيراً شاملاً، فخلقوا هذه الأحاديث.
مباشرة،  ص   أن تعاليم القرآن نجد تكملتها واستمرارها في مجموعة الأحاديث المتواترة، وهي وإن لم ترو عن النبي ويذكر: 

  )73،ص1997(صبره،.  تعتبر أساسية لتميز روح الإسلام
فحسب بل إنها لتعبر  ويقول أيضاً: إن هذه الأحاديث وغيرها من النصوص المماثلة والتي يسهل علينا جمعها لا تمثل الأخلاق

عن العاطفة العامة لفقهاء المسلمين، ولكن الإسلام خلال توسعه التالي وبفعل التأثيرات الأجنبية ترك مجالاً لدقة العلماء المعنيين 
  .  ولعلماء العقائد

سيل في مواضع أخرى قال سيل: ((يبدو أن هذه الحكايات مأخوذة من بعض التراثيات الخرافية للمسيحيين الشرقيين))، وحاول 
خلال تعليقاته على بعض الآيات القرآنية التي خصت موضوع  ص من كتابه الذي ترجم القرآن فيه القرآن النيل من الرسول محمد

قد ميزّ نفسه عن باقي المسلمين في قضية الزواج وأنه كان يفضل ما يحلو في عدد  ص  الزواج، فقد ذهب إلى أن الرسول محمد
  ة التعامل معهن.الزوجات وكيفي



  

762 
 

وعلى الرغم من تصريحاته بالتزام الموضوعية في ترجمة القرآن الكريم، إلا أنه قد تأثر بالآراء   جورج سيل إن المستشرق 
  )70،ص2001الغزالي،(الاستشراقية التي كانت سائدة في عصره والمتعلقة بالسيرة.

لم يكن كما يصوره بعض المستشرقين من أنه رجل  ص  الكريم، فالرسول ص  ومنها ما يتعلق بتعدد زوجات الرسول محمد
أجله الله فيجعله يسعى وراء الشهوة أو الغرام، وإذا كان بعض الكُتاب المسلمين في بعض العصور قد أباحوا  يتلاعب بعقله الهوى 

عود إلى إيمان هؤلاء وأولئك بالمادية، لأنفسهم أن يقولوا هذا القول، وأن يقدموا لخصوم الإسلام عن حسن نية هذه الحجة، فالسبب ي
 عظيماً في كل شيء، عظيما حتى في شهوات الدنيا، وهذا التصور خاطئ ينكره تاريخ الرسول ص  فأرادوا أن يصوروا محمداً 

  )317هيكل، ص(أشد إنكار وتأبى حياته كلها أن تقره. ص 
متعة من وراء تعدد الزوجات، إذ كان عمره بعد وفاة السيدة لم يقصد ال ص  ويمكننا أن نذكر دليلاً آخر على أن الرسول محمد

قد تجاوز الخمسين ومن المتعارف عليه أن الإنسان يقل نشاطه في هذه المرحلة وبعدها يتراجع إلى الحد الذي لا يستطيع  ع خديجة
الزواج بأكثر من امرأة أو على أكثر تقدير من امرأتين، إذ لا بد من أسباب أخرى دفعته لذلك وقد أشارت إليها بعض 

  )317 ،ص1979لصراف،(الدراسات.
ى جولدزيهر من قبل الأستاذ الغزالي، يقول: وهنا نتساءل نحن: كيف يتصور هذا المستشرق أن الإسلام ينمو؟ إن وهناك ردّ عل

المقطوع به لدينا وفق النصوص المجمع عليها أن الإسلام في حياة الرسول اكتمل في عقائده وعباداته وأخلاقه وأحكامه، 
على وترك الإسلام على هذا النحو، وأن المسلمين من القرن الأول إلى يوم ونصوصه وقواعده، وأن الرسول انتقل إلى الرفيق الأ

الناس هذا يعتبرون أي تزيد على الدين بدعة تحارب، ويرفضون من أي مخلوق ومن أي جماعة أن يضموا إلى هذا الدين جديداً، 
  )25(صبره،صفكيف ساغ لهذا المستشرق أن يركب هذا الشطط؟

تفسير السيرة النبوية من خلال منظور يتجاهل البعد الروحي والإلهي، ويعتمد على النظريات المادية لقد حاول المستشرقون 
 :والعلمانية. ومن أبرز النقاط التي تميز موقفهم

يعتبر بعض المستشرقين أن السيرة النبوية ليست سوى مجموعة من الروايات التي تم  :التشكيك في مصادر السيرة . 1
وفاة النبي صلى الله عليه وسلم، مما يجعلها عرضة للتحريف والإضافة. وهذا الموقف يتجاهل جمعها بعد قرون من 

 .الجهود العلمية التي بذلها علماء الحديث في تمحيص الروايات وفرز الصحيح من الضعيف
صادية حاول بعض المستشرقين تفسير أحداث السيرة النبوية من خلال العوامل الاقت :النظرة المادية للتاريخ . 2

والاجتماعية، مع تجاهل دور الوحي الإلهي في توجيه الأحداث. وهذا المنهج يتناقض مع الرؤية الإسلامية التي ترى 
 .أن البعد الروحي هو المحرك الأساسي للسيرة النبوية

خص حاول بعض المستشرقين تصوير النبي محمد صلى الله عليه وسلم كش :تشويه صورة النبي صلى الله عليه وسلم . 3
طموح يسعى إلى السلطة والمكانة الاجتماعية، مع تجاهل الجوانب الأخلاقية والروحية في شخصيته. وهذا الموقف 

 .يعكس تحيزاً واضحاً ضد الإسلام والرسول صلى الله عليه وسلم
النبوية، مثل  أنكر العديد من المستشرقين الأحداث الغيبية التي وردت في السيرة :إنكار المعجزات والأحداث الغيبية . 4

حادثة الإسراء والمعراج، معتبرين أنها مجرد أساطير أو روايات رمزية. وهذا الموقف يتجاهل الإيمان بالغيب الذي 
 .هو أحد أركان العقيدة الإسلامية

 
ث من منظور موقف المستشرقين من السيرة النبوية يعكس تحيزاً فكرياً ودينياً في كثير من الأحيان، حيث حاولوا تفسير الأحدا

يتناقض مع الرؤية الإسلامية. ومع ذلك، فإن الردود العلمية التي قدمها العلماء المسلمون تؤكد صحة السيرة النبوية وتفند الشبهات 
  .التي أثارها المستشرقون

  

  موقف المستشرقين من الوحي 

مذاهب شتى في تفسير الوحي  العلمية عليها مسلسلة. ذهب المستشرقونفنورد أولا شبهاتهم حول الوحي الإلهي ثم نأتي الردود 
وأتوا بتفسيرات وتعليلات و تأويلات حاولوا من خلالها تفسير  الإلهي المنزل علي النبي العربي ، ولكنهم أجمعوا على إنكاره ،

بداهة إلى إنكار المصدر الإلهي للقران نزول الوحي عليه ، على أن انكارهم للوحي قادهم  التصرفات التي تنتاب الرسول إبان
  ) يرىLebonالذى أجمعوا أيضا على بشريته وبيان ذلك أن المفكر الفرنسي " جوستاف لوبون" ( الكريم

ينتابه في هـذه اللحظات ،  أن التصرفات التي تعتري الرسول إبان نزول الوحي الإلهي عليه ما هى إلا أصابته بالصرع الذي
   فصيلة المتهوسين من الناحية العلمية  من ص  ، فغثيان ـ ويرى أنه يجب اعتبار محمد غطففيعتريه احتقان 



  

763 
 

  ـ ويقول في هذا الصدد :

أولو الهوس هم الذين مثلوا هذا  لذلك فلم يكن ذوالمزاج البارد من المفكرين هم الذين ينشئون الديانات ، ويقودون الناس ، وإنما
  وقادوا البشر ،  الأديان ، وهدموا الدول ، وأثار الجموعالدور ، وهم الذين أقاموا 

بدين جديد ، ولكنه اقتنع  إلى أن محمدا لم يكن في بداية أمره يبشر” H. Grimme“المستعرب الألماني " هو برت جريم 
دخول  ة عليضريبلمساعدة الفقرء عن طريق فرض  بضرورة إصلاح مجتمعه في مكة الذي يعاني من الفساد ، فوضع خطة

الحل من قبلهم آما أنه لم يتخيل خطة لصراع الطبقات على طريقة القرنين ـ  ابقبول هذ اء، ولكنه فهم من أن الحظ لا يؤاتيهيالأغن
الأغنياء لقبول خطته الرامية  عشر والعشرين ، ومن هـنا فقد استخدم فكرة الحساب يوم القيامة وسيلة للضغط على هؤلاء التاسع

  جتماعي في مجتمعه ، إلى الإصلاح الا

  ) فهو ينكر الوحي  ـM. WATTأما المشترق الإنجليزي مونتجمرى وات  (

  الإلهي وأن مصدر القرآن هو الخيال الخلاق الذي يتمتع به الرسول مثلما تمتع به بقية البشر

  الممتازين ، آما يرجع إلى اللاوعي الجماعي طبقا لرأى "يونج" وقد حاول التوفيق بين هذين

  العصبية  لرأيين إلا أنه يؤئيد عدم تفسير الوحي بإصابة النبى بالهلوسة و الصرع وغيرهما من الأمراضا

نتيجة مفادها أن الوحي الذي ينزل  ويصل "مكسيم رودنسون" إلى  الإسلامية شأنه في ذلك شان بقية أضرابه من المستشرقين
ن العرب آ .الإنسان ، ولا بتدخل الشياطين ، والأرواح الشريرة نتابعلى الرسول لايمكن تفسيره بالأمراض النفسية التي قد ت

تصل  الكهان، ولكن ما يراه ويسمعه الرسول هو نتيجة وصوله إلى إحدى درجات التصوف التي لم يعزون إليها الكهـانة وسجع
  والاندماج فيه. الله إلى الاتحاد باالله ولكنها تقع بين مرحلة الزهد والتأمل والتعبد وبين مرحلة الاتحاد مع

القرآن الكريم إلى مصادر  ) هذا الموضوع في ثنايا بحوثه الإسلامية ، فإنه أرجعG. Ziherوعند ما عالج " جولد زيهر" (
للرؤية الإسلامية ، ويرى أن تبشير النبي العربي ليس مزيجا  داخلية وخارجية ، وبذلك فهو أيضا ينكر الوحي الإلهي طبقا

  معارف وأراء دينية ،منتخبا من 

وصل إلى أعماق نفسه  عرفها أو استقاها بسبب اتصال بالعناصر اليهودية و المسيحية و غيرها ، وتأثر بهذه الأفكار تأثرا
إلهيا ، فأصبح ـ بإخلاص ـ على يقين بأنه أداة لهـذا  فصارت عقيدة أن طوى عليها قلبه ، آما صار يعتبر هذه التعاليم واجبا

  ) 6لد،ص(جو الوحي.

  

  المناقشة والردود العلمية علي آرائهم :

حاولوا تفسير الوحي بإصابة الرسول بالصرع وأن  راد بعض المستشرقين المتعصبين الحاقدين خاصة القدماء منهم الذينا
 الوحي إلا أثرا من نوباتتلا على المؤمنين ما يقول إنه وحي الله إليه ، في حين لم يكن هذا  أعراضه تبدو عليه ، إذ أفاق من نوبته

شبهات لا أساس لها من العلم   ان المستشرقون يحاولون نقض الإسلام ومعتقداته بإيراد الصرع . والسبب أنها قد قيلت في زمن
 ونقضوها من أساسها ، وأن الحالة التي تعترى الرسول في أثناء ، وأنهم وأن الكتاب الغربيين أنفسهم قد ردوا علي هذه الشبهات ،

إنه ينسى  المصابين به فعلا ، وآية ذلك أن الذي يصاب حقيقة بالصرع لا يذآر إطلاقا مامر به إبانها ، بل تلقيه الوحي تختلف عن
   هذه الفترة من حياته بعد إفاقته من نوبته نسيانا تاما ،

الصرع لا تنطبق وما يعتري  نالشعور و التفكير تتعطل فيه تمام التعطل . وهذه الأعراض التي تصيب المرضى م الة إن ح
  يذآر بدقة بالغة ما يتلقاه وما يتلوه بعد ذلك على أصحابه ،  الرسول من حالات نفسية في أثناء نزول الوحي عليه ، لأنه ان

الوحي  ثيرا ما ينزلكبالغيبوبة الجسمية مع تـنبه الإدراك الروحي غاية التـنبه ، بل إنه  آما أن نزول الوحي لم يكن مقترنا دوما
  )6جولد،ص (تمام يقظته العادية. والنبي في



  

764 
 

آلية يفقد أثنائها الشعور الحس ،  وملخص القول في هذه النقطة إن الصرع يعطل الإدراك الإنساني ، وينزل بالإنسان إلى مرتبة
ها للناس وقد يصل العلم إلى بحقائق الكون اليقينية العليا آي يبلغو أما الوحي فهو سمو روحي اختص الله به أنبيائه ليلقي إليهم

حقائق  ومعرفة سننها ، وأسرارها تعد أجيال وقرون ، وقد يظل بعضها لايتناوله العلم . وما ذلك تبتقى إدراك بعض هذه الحقائق
  يقينية يهتدي بها المؤمنون الصادقون .

أثناء نزول الوحي عليه ، وخاصة   في ويجب استبعاد صفات الهوس و الصرع والمرض النفسي التي اتهم بها المستشرقون النبي
يتصف بهـذه الصفات قبل البعثة بل إنه يصفه لنا بالعاقل والصادق  ذلك أن التاريخ قد أنبأنا أن النبي لم يكن  جويستاف لوبون

 عيدا عن سلوكمن أولئك الذين تعتريهم الوساوس و السلوك الشاذ ، والتصرف الغريب ، بل ان ب الأمين . وإنه لم يكن قبل البعثة
قوله وتصرفاته، وإن معاصريه  الكهان وسجعهم وتمتعهم ، وتصرفاتهم الغريبة . ولم يكن شاعرا يعتريه شيطان الشعر فيؤثر في

الوسوسة و الصرع بالرغم من وصفهم له بالسحر والكهانة و استقائه  الذين أجهدوا أنفسهم في بيان مساوية لم يصفوه بالمرض و
  خرين .عن معلوماته عن آ

الجرس ، وهو أشد عليه فيفصم  لقد وصف النبي شخصيا ظاهرة الوحي المنزل عليه وصفا دقيقا حينما شبهه أحيانا مثل صلصلة
لتا الصورتين ان النبي واعيا وعيا املا بما كما يقول ، وفي  عنه وقد وعى ما قال، وأحيانا يتمثل له الملك رجلا فيكلمه فيعى

 عديدة فأثبت لنفسه الوعي الكامل والإدراك السوى لحالته قبل الوحي وحالته بعد الوحي ، وحالته ذلك مراترر كيوحى إليه ، وقد 
ينتاب من يصابون به ، وعن  يد ينفي عن الرسول شبه الهلوسة ، والمرض النفسى ، والصرع الذييالتافي أثناء الوحي ، وهذا 

  .طريق وعي الرسول الكامل لما يوحى به 

  

  ونتجمرى واتم

شأنه شأن بعض عظماء الرجال المتمتعين بذلك "الخيال الخلاق" وأن  من أن الرسول. )مونتجمرى وات (ما ذهب إليه عللنا واذا 
العلمية  فإننا نجد هذه التعليلات خالية من الأدلة والبراهين هذا " الخيال الخلاق" و اللاوعي الجماعي مصدر الوحي المحمدي هو

الدين يرجعونه إلى الله ، ومن خلال هذا  قد فسره شخصيا بأن رجال  وات ذلك أن الخيال الخلاق الذي تحدث عنهالصحيحة . 
انت هذه الأفكار الخلاقة أعلى من الإنسان ذاته وأسمى كسواه خاصة اذا  التفسير يكون الله هو مصدر هذا الخيال الخلاق، ولا أحد

المعقدة التي  ظاهرة الوحي المحمدي هو من الأمور )وات(وعي الجماعي  الذي عزا إليه اللا  مسألة من عتبة الشعور ، ثم أن
  تستحق منا بيانا شافيا لدحضها .

أو الالهام أو الحدس الباطني أو  )الكشف(ينتمي إلى ما نطلق عليه باسم  ذلك أن اللاشعور أو اللاوعي المشترك أو الجماعي 
الروحية  مهما تباينت تسمياتها غالبا ما تكون ثمرة من ثمار الكد والجهد أو أثرا من آثار الرياضةالأمور  الشعور الداخلى ، فهذه

شخصيا ذاتيا لا يلتقي الحقيقة من مصدر  امل، بل يظل أمراك املا ولا شبهك أو نتيجة للتفكير الطويل، فلا تنشئ في النفس يقينا
  )2،ص1985الصالح، (أعلى و أسمى .

  وات" بالخصوص خاصة إذا علمنا أن الحقائق الدينية و الأمور الغيبيةبطلان تفسيرات" 

تشاف المجهول عن كتحاول ا الفرد التي الجماعي أو التي تخبر عنـها ظاهرة الوحي ، لاتخضع للخيال الخلاق ولا إلى اللاشعور
اعتده الناس، لأن ظاهر ة الوحي  مقاييس الحس الظاهري الذي طريق الفراسة والحدس الباطني ، ولأنها لا تخضع أيضا إلى

 للموحى إليه واتصاله بالذات الروحانية ، والتي تخضع لتصور حوار علوي بين الذاتين ، ذات البشرية عبارة عن انسلاخ الذات 
  متكلمة آمرة معطية ، وذات مخاطبة مأمورة متلقية .

وإن للرسل شخصيتين إحداهما  بمحمد قبل أن يصير واعيا بهاانت لها صلة كلمات الوحي كأما ما ذهب إليه "وات" في قوله إن 
الشعور واللاشعور ، فإن السرد التاريخي لنزول الوحي وطريقة  واعية شاعرة ، الأخرى واعية ولا شاعرة، أى أن لمحمد ازدواج

 عرب أنفسهم قد تملكهم الحيرة فيومعاناته في تلقيه ما ينفي هذا الازدواج الموصوف به . بل إن ال تلقى الرسول له وإبطائه عليه
بالجنون والهلوسة والمرض .  تفسير هذه الظاهرة ، فأحيانا يصفونه بأضغاث الأحلا م ، ومرة يقول شاعر مفتر ، ومرة أخرى

لغ رسالة ان يبكان واعيا تماما بما يوحى إليه ، وكالقرآن فيهـا  ولكن الثابت تاريخيا أن الرسول منذ اللحظة الأولى التي نزل عليه



  

765 
 

ان يجهد نفسه في حفظ ما يوحى إليه، كيحرص على ألا يضيع منه حرف مما ينزل عليه و انكربه وتعليماته بصورة دقيقة ، و
  امل وعيه ويقظته .كل مكان ، وهو في كل زمان و في كان يأتيه الوحي في كأمره الله بالتريث و حتى

أو في أثناء السفر وفي هدأة السوق أو  والنهار الاضحيان وفي البرد القارس ل علي قلب النبي في الليل الدامس ينزفكان القرآن 
  الإسراء إلى المسجد الأقصى ، والعروج إلى السموات العلى ، .ان وعى كله كوفي أثناء ذلك ـ  وطيس الحرب وحتى في

الذي ينزل عليه من لدن عزيز قدير ، وهو وحقيقة الوحي الإلهي  املا متقنا.كان نقله لما يوحى به إليه صحيحا كاملا ، وكالنبي 
  انكان المصدر واحدا والغاية واحدة .ومن هنا كلديه متماثلة عند جميع الأنبياء الآخرين ، طالما  في هذا الشأن تكون هذه الظاهرة

دال عليه عند ما تشابه اللفظ ال حرص القران على تسمية ما نزل علي قلب محمد وحيا، ليشابه مدلول الوحي بين جميع النبيين
  : سورة النجم) 1-4 (.الهوى، إن هو الا وحي يوحى) يقول : والنجم اذا هوى ، ما ضل صاحبكم وما غوى وما ينطق عن

  رودنسون

إحدى درجات التصوف التي لم  من أن الوحي الذي ينزل على الرسول هو عبارة عن وصوله إلى )رودنسون(أما ما ذهب إليه 
يقول إن الوحي المحمدي هو عبارة عن ذلك الكشف الذي عرفت  يريد أن )رودنسون (تصل بعد إلى رتبة الاتحاد باالله . أى أن 

طويل ال والمتصوفين وبعض الكهان والعرافين ..... وهذا الكشف أو الإلهام يكون غالبا نتيجة التفكير الشعراءكالبشرية منها ألوانا 
  النافعة عن ذات البشرية الداخلية . و التأمل الشديد والرياضة الروحية المجهدة والسحر المتواصل وغيرها من العوامل

املا، بينما كا ووعيا كأو إدرا ما أشرنا إليه عدم مساوي الكشف والإلهام الإلهي ، لأن لكل نبوة شعوراكوالرد علي هـذا الرأي 
يف وصل " رودنسون" إلى تلك النتيجة العلمية كإننا لا ندري  يرتقيان إلى درجة النبوة و الوحي. ومن العجبالكشف والإلهام لا 

ان صوفيا . فالصوفية لون من ألوان السلوك يجتنب فيه الذين يسلكونه الترف كأن النبي  التي حاول من خلالها البرهنة على
والابتعاد عن الحياة  ـذا الإصلاح والاجتناب الاختياري للملاذ العابرة ،ما يعني هكالبساطة في لباسهم ومعاشهم ،  ويختار

هكذا نرى أن هذه  ل ترف و أبهة،كالتي ترفض  بح جماح النفس ، وتطهير ها ، والبساطةكالاجتماعية، خصوصا الزواج و
ة المباحة وترفض الزهد والتصوف بية و ترفض إجتناب الملذات العاديوزالع التصرفات منافية للتعاليم الإسلامية التي ترفض

وصل إلى درجة  الرهبان و القساوسة ، ومن ثم فإن وصف الرسول بالمتصوف ، وأنه قد بدأ في تسلق مراتبه حتى يقةطرعلى 
واقعي ، ولأن هذه المراتب جميعها رتبت وصنفت  التأمل ولم يصل إلى درجة الاتحاد باالله .....هو قول لا يسنده دليل علمي أو

  .الإسلامي  د أن أخذت الصوفية مكانتها في المجتمعبع

  خلاصة ال

 -الرسول عن طريق جبريلى هكذا نصل في نهاية هذا البحث إلى خاتمة وخلاصة مفادها: صحة الوحي الإلهي الذي ينزل عل
الجنون ، وليس تعبيرا عن آثار المرض ، أوالهلوسة أو  . وهذا الوحي خارج عن الذات المحمدية وليس أثرا من-عليه السلام 

أثرا من آثار الزهد و التصوف الذي أخذ بهما الرسول قبل البعثة ، وليس أثرا من الاثار  اللاوعي الجماعي أو الشعور، وليس
المقيمين بمكة و المدينة  ان من العرب قبل الإسلام أو من اليهود والنصارىكبها الرسول سواء أ والداخلية التي تأثر الخارجية

علينا إلا ان نؤمن بأن الوحي هو ما يكلف الله به أنبيائه  وما  ل المستشرقين بالخصوص .اقوآبان البعثة النبوية . ومن هنا تنهار إ
  .اختلفت صوره وتعددت  تبه لتبليغها إلى عباده مهماوكمن آياته 

  

  خاتمةال

لدى المستشرقين تعُتبر واحدة من التحديات الفكرية الكبرى التي  في ختام هذا البحث، يمكننا القول إن ظاهرة إنكار الوحي
واجهت العقيدة الإسلامية عبر العصور. لقد حاول المستشرقون تفسير الوحي بطرق مختلفة، تارةً من خلال نظريات نفسية 

ى الله عليه وسلم هو مؤلفه وفلسفية، وتارةً أخرى من خلال إنكار المصدر الإلهي للقرآن الكريم، وادعاء أن النبي محمد صل
البشري. إلا أن هذه المحاولات، على تنوعها واختلافها، تظل بعيدة عن الحقيقة التي يؤمن بها المسلمون، وهي أن الوحي هو 

 .كلام الله تعالى المنزل على النبي محمد صلى الله عليه وسلم بواسطة جبريل عليه السلام



  

766 
 

من المستشرقين الذين حاولوا تفسير الوحي بطرق تتناقض مع المفهوم الإسلامي، مثل  لقد استعرضنا في هذا البحث آراء عدد
تفسير الوحي على أنه نتاج الصرع أو الهلوسة، أو أنه تعبير عن الخيال الخلاق أو اللاوعي الجماعي. كما تطرقنا إلى ردود 

تندين في ذلك إلى الأدلة النقلية من القرآن الكريم والسنة العلماء المسلمين التي تفند هذه الآراء وتؤكد حقيقة الوحي الإلهي، مس
 .النبوية، وكذلك إلى الأدلة العقلية التي تثبت أن الوحي لا يمكن أن يكون نتاجاً بشرياً 

من خلال هذا البحث، تبين لنا أن إنكار الوحي ليس ظاهرة جديدة، بل هي امتداد لمواقف تاريخية حاولت التشكيك في الرسالة 
سلامية منذ بداياتها. إلا أن هذه المحاولات، على الرغم من انتشارها في بعض الأوساط الفكرية، تظل غير قادرة على النيل الإ

من حقيقة الوحي ومصدره السماوي. فالقرآن الكريم، ببلاغته وإعجازه، يظل شاهداً على أن مصدره هو الله تعالى، وأن النبي 
 .ل مبلغ لهذه الرسالة، وليس مؤلفاً لهامحمد صلى الله عليه وسلم هو رسو

ختاماً، نأمل أن يكون هذا البحث قد أسهم في تسليط الضوء على ظاهرة إنكار الوحي من منظور شامل، وأن يكون مرجعاً مفيداً 
ً للمسلمين لتعميق فهمهم لعقيدتهم، والدفاع عنها ب أساليب علمية للباحثين في هذا المجال. كما نأمل أن يكون هذا البحث دافعا

 .ومنهجية، خاصة في ظل التحديات الفكرية التي تواجهها الأمة الإسلامية في العصر الحديث

ونسأل الله تعالى أن يوفقنا جميعاً لخدمة دينه، وأن يجعل عملنا خالصاً لوجهه الكريم، وأن يهدينا إلى الصراط المستقيم. وصلى 
  .الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين

 :النتائج

 
من خلال هذا البحث، توصلنا إلى مجموعة من النتائج المهمة التي تسلط الضوء على ظاهرة إنكار الوحي لدى المستشرقين 

 :والردود العلمية عليها. وفيما يلي أبرز هذه النتائج

 :جذور الظاهرة . 1

o  إلى العصور الإسلامية الأولى، حيث أظهر البحث أن ظاهرة إنكار الوحي ليست حديثة، بل تمتد جذورها
 .ظهرت في سياقات متعددة نتيجة لأسباب دينية وفكرية وسياسية

o  لاحظنا أن المستشرقين تأثروا بالثقافات والفلسفات الغربية، مما دفعهم إلى محاولة تفسير الوحي بطرق
 .تتناقض مع المفهوم الإسلامي

 :أسباب الظاهرة . 2

o  الجهل بمفاهيم الوحي في الإسلام، والتأثر بالثقافات الأخرى، والرغبة في تتنوع أسباب إنكار الوحي بين
 .معارضة الفكر الديني لتحقيق مصالح شخصية أو سياسية

o  بعض المستشرقين كانوا مدفوعين بدوافع عدائية تجاه الإسلام، مما جعلهم يحاولون تشويه صورة الرسول
 .صلى الله عليه وسلم والقرآن الكريم

 :هرةآثار الظا . 3

o  أدى إنكار الوحي إلى تشويه صورة العقيدة الإسلامية وإثارة الشبهات بين المسلمين، مما تسبب في تشتت
 .فكري وثقافي

o استغُلت هذه الظاهرة من قبل أعداء الإسلام لتقويض الثقة بالرسالة الإسلامية ومحاولة إضعافها. 

 :ردود العلماء والمفكرين . 4



  

767 
 

o ن واجهوا ظاهرة إنكار الوحي بردود قوية ومحكمة، مستندين إلى الأدلة النقلية أثبت البحث أن العلماء المسلمي
 .من القرآن الكريم والسنة النبوية، وكذلك إلى الأدلة العقلية

o  ،تم تفنيد ادعاءات المستشرقين التي حاولت تفسير الوحي على أنه نتاج الصرع أو الهلوسة أو الخيال الخلاق
 .هو كلام الله المنزل على النبي محمد صلى الله عليه وسلممع التأكيد على أن الوحي 

 :صحة الوحي الإلهي . 5

o  ،أكد البحث أن الوحي الإلهي هو حقيقة لا شك فيها، وأنه خارج عن الذات البشرية للنبي صلى الله عليه وسلم
 .وليس نتاجاً لأي مرض أو حالة نفسية

o دل على صدق الرسالة الإسلامية، وأنه لا يمكن أن يكون تم التأكيد على أن القرآن الكريم هو معجزة خالدة ت
 ً  .نتاجاً بشريا

 :دور المستشرقين . 6

o  على الرغم من محاولات المستشرقين تشكيك المسلمين في عقيدتهم، إلا أن هذه المحاولات لم تنجح في النيل
 .من حقيقة الوحي ومصدره السماوي

o هم للإسلام، بينما كان البعض الآخر متحيزاً ومدفوعاً لاحظنا أن بعض المستشرقين كانوا منصفين في دراست
 .بدوافع عدائية

 :أهمية البحث العلمي . 7

o  أظهر البحث أهمية الدراسات الأكاديمية في مواجهة التحديات الفكرية التي تواجه الإسلام، خاصة في ظل
 .انتشار الشبهات والأفكار المغلوطة

o لدى المسلمين، وتزويدهم بالأدلة العلمية والعقلية التي تدحض  تم التأكيد على ضرورة تعزيز الوعي الإسلامي
 .الشبهات المثارة حول الوحي

ختاماً، يمكن القول إن هذا البحث قد أسهم في توضيح حقيقة الوحي الإلهي والرد على الشبهات التي أثارها المستشرقون، مع 
  .ز الفكر الإسلامي ومواجهة التحديات المعاصرةالتأكيد على أهمية مواصلة البحث العلمي في هذا المجال لتعزي

 :التوصيات

في ضوء النتائج التي توصلنا إليها في هذا البحث، نقدم مجموعة من التوصيات التي نأمل أن تسهم في تعزيز الفهم الصحيح 
بإنكار الوحي لدى المستشرقين. لظاهرة الوحي، ومواجهة التحديات الفكرية التي تواجه العقيدة الإسلامية، خاصة فيما يتعلق 

 :وفيما يلي أبرز هذه التوصيات

 :تعزيز الوعي الإسلامي . 1

o  ينبغي تنظيم برامج تعليمية ودورات تدريبية تهدف إلى تعريف المسلمين بمفاهيم الوحي وأهميته في
 .الإسلام، وتفنيد الشبهات المثارة حوله

o في المناهج التعليمية، خاصة في المراحل  يجب إدراج موضوعات تتعلق بالوحي والرد على الشبهات
 .الجامعية

  

 



  

768 
 

 :تشجيع البحث العلمي . 2

o  ينبغي دعم الدراسات الأكاديمية التي تتناول ظاهرة إنكار الوحي وأسبابها، مع التركيز على إيجاد حلول
 .علمية وعملية للتعامل معها

o  الإسلام ومفاهيم الوحي في الديانات تشجيع الباحثين على إجراء دراسات مقارنة بين مفهوم الوحي في
 .الأخرى، لتوضيح الفروق والخصوصيات

 :استخدام وسائل الإعلام . 3

o  يجب استغلال وسائل الإعلام التقليدية والحديثة لنشر المعرفة الصحيحة عن الوحي والرد على الأفكار
 .المغلوطة التي يروج لها المنكرون

o اقشة القضايا الفكرية والعقدية، وتقديم محتوى علمي موثوقإنشاء قنوات وبرامج إعلامية متخصصة في من. 

 

 :إشراك العلماء والمفكرين . 4

o  تعزيز دور العلماء والمفكرين في توجيه المجتمعات الإسلامية ومناقشة القضايا الفكرية بأسلوب علمي
 .يستند إلى الحوار البناء

o ناقشة قضايا الوحي والرد على الشبهات تنظيم مؤتمرات وندوات علمية تجمع بين العلماء والمفكرين لم
 .المثارة حوله

 :التواصل مع الشباب . 5

o  التركيز على فئة الشباب، باعتبارهم الأكثر تعرضًا للتأثيرات الفكرية، من خلال مبادرات تثقيفية وتربوية
 .تتناسب مع اهتماماتهم واحتياجاتهم

o  محتوى علمياً مبسطًا حول الوحي والرد على إنشاء منصات تفاعلية على الإنترنت تستهدف الشباب، وتقدم
 .الشبهات

 :ترجمة الأعمال العلمية . 6

o  تشجيع ترجمة الأعمال العلمية التي تتناول موضوع الوحي والرد على الشبهات إلى لغات مختلفة، لنشر
 .الفهم الصحيح للإسلام على نطاق عالمي

o  للرد على المستشرقين، وذلك لتوضيح حقيقة دعم ترجمة الكتب والمقالات التي كتبها العلماء المسلمين
 .الوحي للعالم الغربي

 :تعزيز الحوار بين الأديان . 7

o  تشجيع الحوار بين الأديان والثقافات لتوضيح مفهوم الوحي في الإسلام، والرد على الشبهات التي يروجها
 .بعض المستشرقين

o ت أخرى لتبادل الأفكار وتعزيز التفاهم تنظيم لقاءات وحوارات بين علماء المسلمين والمفكرين من ديانا
 .المتبادل

 :إنشاء مراكز بحثية متخصصة . 8



  

769 
 

o  إنشاء مراكز بحثية متخصصة في دراسة الاستشراق والرد على الشبهات التي يثيرها المستشرقون حول
 .الإسلام

o  نطاق واسعتوفير الدعم المالي والفني لهذه المراكز لتتمكن من إجراء أبحاث متعمقة ونشر نتائجها على. 

ختاماً، نأمل أن تكون هذه التوصيات بمثابة خارطة طريق للباحثين والمهتمين بقضايا الفكر الإسلامي، وأن تسهم في تعزيز 
 .الفهم الصحيح لظاهرة الوحي ومواجهة التحديات الفكرية التي تواجه الإسلام في العصر الحديث

  

  المصادر

  * القرآن الكريم.
 
 الأعرجي، ستار جبار، الوحي ودلالاته في القرآن الكريم والفكر الإسلامي. . 1
 م).1987الأعسم، عبد الأمير، الاستشراق من منظور فلسفي، (بغداد ــ  . 2
، 1هـ)، المفردات في غريب القرآن، تحقيق: محمد سيد كيلاني، ط502الراغب الأصبهاني، الحسين بن محمد بن الفضل (ت . 3

 م.1961ي، القاهرة، مصطفى البابي الحلب
 م.1935رضا، محمد رشيد، الوحي المحمدي، مطبعة المنار، القاهرة، عام  . 4
هـ)، البرهان في علوم القرآن، تحقيق: أبو الفضل محمد إبراهيم، دار إحياء 794الزركشي، بدر الدين، محمد بن عبد الله (ت . 5

 م.1957الكتب العربية، القاهرة، 
 م.1981، بولاق، (القاهرة)، 2لمستشرقين، طالساموك، سعدون محمود، مناهج ا . 6
 السباعي، مصطفى، الاستشراق والمستشرقون ما لهم وما عليهم. . 7
م)، الإتقان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، 1911السيوطي، جلال الدين، عبد الرحمن بن أبي بكر، (ت: . 8

 م.1967مطبعة المشهد الحسيني، القاهرة، عام 
 م).2002هـ ــ 1422خضر، نبوة محمد| في الفكر الاستشراقي المعاصر (الشايب،  . 9

 م).1979، (القاهرة ــ 3الصراف، محمد محمود، زوجات النبي الطاهرات وحكمة تعددهن، ط . 10
 هـ.1333هـ)، مجمع البيان في تفسير القرآن، مطبعة العرفان، صيدا، 548الطبرسي، أبو علي، الفضل بن الحسن (ت: . 11
 م).1991، عمان ــ 1عرفان، دراسات في الفكر العربي الإسلامي المعاصر، طعبد الحميد  . 12
 م).1986، (بيروت ــ 2عبد الله، أحمد، العقيدة الإسلامية، ط . 13
 م).2003، (بغداد ــ 1العبيدي، رشيد، الحركة الاستشراقية ومراميها وأغراضها، ط . 14
 م).1997ـ هـ ـ1417، (2عفاف سيد صبره، المستشرقون ومشكلات الحضارة، ط . 15
 عقيقي، نجيب، الاستشراق والمستشرقون ما لهم وما عليهم. . 16
 الغزالي، بشير مشتاق، تطور الاستشراق البريطاني في كتابة السيرة النبوية. . 17
 محمد، حسين، حصوننا مهددة من داخلها، القاهرة، (مطبعة بولاق). . 18
 م).2010هـ ــ 1431، (1راجع العربية، طالنملة، علي بن إبراهيم الحمد، المستشرقون والسنة والسيرة في الم . 19
  م).1952، (مصر ــ 5هيكل، محمد حسين، حياة محمد، مكتبة النهضة، ط . 20

  

 


